223 03

## HUGONIS GROTII

INSTITUTIO:

ET

EUCHARISTIA:

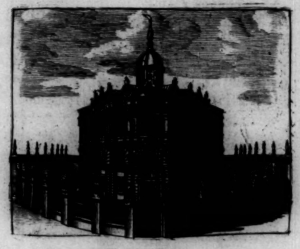
Una cum ejusdem

# ADNOTATIONIBUS AD DECALOGUM,

ET

AD SERMONEM CHRISTI

IN MONTE HABITUM



O X O N I I, E THEATRO SHELDONIANO An. Dom. MDCCVI.

# Imprimatur,

AR. CHARLETT,

HEATRO SHEEDONIANO

As Des. MIDCCVI.

HUGONIS GROTT

INSTITUTEO:

15THO HOTEL BUTSOTAND

Pro-Vice-Can. Oxon.

T

A

EUCHARIS

Dec. 14. 1706.



# Baptizatorum Puerorum INSTITUTIO

Alternis interrogationibus & responsionibus

Ex Belgicis rhythmis, quos in carcere Hagiensi Hugo Grotius fecerat, ab auctore latine reddita.

N.

CIS, mi nate, facro quondam te flumine lotum? Istud recordor sæpe narratum, pater. Scifne etiam ritus tali quis voce notetur? Perfudit artus purus undarum liquor. Quis fuit ille autem sacrum qui tale peregit? Præco fupernæ legis, interpres Dei. Quis locus antiquo vidit te more piatum? Gens pia facratis quem celebrat cœtibus. Quod sonuit carmen? quæ nomina dicta layacro? Summi Parentis, Filique, & Spiritûs. Tresne Deos igitur tingendi ritus adorat? Quin noster unum nescit æqualem Deus. At quibus indiciis agnoscitur ista potestas? Sermo loquentem, mundus auctorem docet. Quid Deus est, tenta brevibus mihi dicere verbis. Mens recta, fimplex, perpes, immutabilis. Cur Deus hic unus terna tibi voce notatur? Papyrus illum facra fic nosci jubet. Quæ ratio suadet tres ut credantur in uno? Distat carenti fine quod fines habet. Artificis nusquamne sui spectatur imago? Sol, lux, calorque trina funt, unum tamen.

A

Suntne pares Genitor Natusque & Spiritus insons?
Commune regnum est, unus æternus vigor.

ei

Na

No

Qu

Per

Du

Di

Qu

At

Du

Quid proprium summo fas est adscribere Patri? Quod capit ab ipso quicquid est exordium. Quid Deus ante sui fecit primordia mundi?

Ut nil sit extra, sufficit numen sibi.

Ede mihi, cœptis fuerit quæ rebus origo? Cœlum folumque fecit ex nihilo Deus.

Materiam duplicem quæ distinxêre figuræ?

Herba, arbor, aqua, lux, sidera, animantes, humus

Quo genus humanum lucem conspexit ab ortu? Terrestre corpus, mens data est divinitus.

At quos ille opifex hominem produxit in usus?

Deum colens beatus ut semper foret.

An facile hoc homini divina capessere justa? Certe, creato quippe ad exemplum Dei.

Unde igitur labes ægrotis mentibus hæret? Primi Satoris crimine, at nostro quoque.

Resne Deus lapsu volvi permittit inani? Extat, manetque nil nisi ejus numine.

Cur mala committi patitur, si cuncta gubernat?
Bonus atque sapiens utitur recte malis.

Estne Deo quidvis faciendi plena facultas?
Quicquid decorum est, unde Cunctipotem vocant

Vera Dei soboles, dic, quando duxerit ortum?
Homo ille in ævo natus, ante ævum Deus.

Quid fuit ille Dei prius omni filius ævo? Imago, ratio, fermo, confilium Patris.

Estne aliquid, Nati quo sit testata potestas?

Factus per ipsum mundus, absque ipso nihil.

Unde animam humanam, mortalesque induit artus?
Fœcunda virgo Spiritûs peperit satu.
Quod

Quid

Quod tulit, ede mihi, Divina Puerpera nomen? Stirps Abrahami Maria, Davidis genus, Ergo Deo diversus homo, binique fuêre? Erat unus idem, quique homo, quique & Deus, Permixtumne fuit cum non pereunte caducum? Convenit impermixta natura utraque. Afferrine potelt res, hoc quæ fœdus adumbret? Existit homo sic unus animo, & corpore. Natus at ille Dei cur nomine dictus Jesu? Vox ista Solymis sospitatorem notat. Nomine cur illum Christi pia turba celebrat? Mos Regem inungi: fecit hunc Regem Pater. Quà vero peperit nobis ratione falutem? Vità, atque morte, deinde vità reddità. Illius ex vità quos est tibi carpere fructus? Docet illa verbis, monstrat exemplo viam. Perspicua, quicquid docuit, complectere summa. Noile, atque pura mente venerari Deum Quas cupit ista fibi pietatis regula partes? Has, pænitere, credere, & bene vivere. Dic, quid fignificet pars isto ex ordine prima? Commissa flere, flenda non committere. Quænam vera fides certam paritura falutem? Deo loquenti credere, & confidere. At cui nos opus est imprimis credere dicto? Gratis quod homines crimine absolvit Deus. Quid benefacta igitur, quæ lex præscribit amoris? Sunt ista fidei fructus, ad vitam via. Sanctior aura Dei quos nobis dictat amandos? Deum ante cuncta, proximeque hominem alterum. An privata cupit Deus, an communia vota? Vult utraque genitor fingulorum, atque omnium. Quid cupit à nobis Divina potentia posci? Quod gloriæ ipfi, quodque nobis ufui est.

nus.

ant,

100

Baptizatorum Puerorum Quid bene cessurum Divino optetur honori? Laus, atque regni decus, & obsequentia. Utile quid nobis precibus deposcere fas est? Alimenta, veniam, deinde depulsum mali, Quo se more jubet Numen cæleste vocari? Pure, modeste, spe bona, nullo ambitu. Fasne Deum juxta est alios in vota vocare? Fert ille graviter æmulum apponi fibi. An Deus ulla fibi patitur fimulacra locari? Spernit figuras aspici vultus negans. An lethi reus est, si quis mendacia jurat? Sane; sed & qui jurat ubi non est opus. Concelebrare pios cœtus quæ causa subegit? Aqua, cæna, cantus, munera, auditus, preces. Quid fidus populo debet recitare magister? Legis vetustæ pignus, & fœdus novum. Quo nos usque tenent devinctos verba docentis? Orâcla nobis quatenus produnt Dei. Quam fibi facra docens debet præscribere normam? Tacita Deo tacere, quæ loquitur loqui. Quod fummum decus est ornamentumque magistro? Sincera vita, crimine & probro vacans. Debita doctori quæ funt à plebe vicissim? Subfidia vitæ, charitas, reverentia. Pro quibus officiis expectant præmia nati? Ament parentes, & colant, & audiant. Quid de se genitis jus est præstare parentes? Victum ministrent, ætheris monstrent viam. Cur Patriæ Patres tanto Deus auxit honore? Ut fint bonis tutela, terrendo malos. A grege subjecto ducibus quæ jussa rependi? Obsequium, honos, tributa, vectigal, metus. Munera dic etiam, quæ fint injuncta marito? Rem curet, adamet conjugem, & placide ferat. Quis

Qu

Du

Qu

Im

At

Qu

Q

Er

No

Q

Quis decet ornatus florenti ætate puellas? Non ficta virtus, castus in vultu pudor. Quâ poterit ratione Deo matrona placere? Viro minorem se gerat, prolem educet. Quid viduo deserta toro curare jubetur? Orare, luxum fugere, adesse egentibus. Imperium quale in famulos laudatur herile? Quod æquitate temperet vires suas. At famulus domino quid fit, quod debeat, ede? Industria, & non blandiens oculis fides. Quid docuit Christus vetità sub cæde notari? Livoris atrum virus, atque odii faces. Quid vero fi forte prior nos læserit alter? Det ille veniam facile, cui venià est opus. Ergo nec ulcisci contemptum, & damna licebit? Quin alia potius perferenda injuria est. Nonne bonis lex facra jubet nos esse benignos? Sed & his, malo facinore qui nobis nocent. Quis dedit exemplum prodesse nocentibus ipsis? Bonos malosque sole qui illustrat suo. Dic, sub adulterii titulo quæ culpa notetur? Quæquæ jugale fœdus excedit Venus. An fatis est Christo, factum si tale cavetur? Et ori, & oculis imperatur castitas. Conjugii melior fors eft, an cælibis ævi? Innupta Christum vita liberius colit. Offenduntne Deum socialis soedera lecti? Quin ipse thalami jura sacravit Deus. An contracta semel possunt connubia folvi?

m?

0:

Imperia Sexûs vincere haud cuivis datum. An nihil, unde habeas refert, sed oportet habere?

Qui parat opes non jure, furti se alligat.

Deserere stupro corpus intactum nefas. Quanto igitur potior thalami fine foedere vita?

Ergo

Baptizatorum Puerorum Ergo fatis præstat manus impolluta rapinis? Rea & cupiditas quæ sui nescit modum. Non & divitibus coeleftis porta patefcit? Arctum intrat ægre, fi quis est distentior. Quid Deus indicit quibus est opulentior arca? Removere fastum, munerari largiter. Pauperibus collata Deus quæ munera laudat? Læte data homini, non honori, aut gratiæ. Sed metus est largos ne sera sequatur egestas? Sufficere debent vestis, alimentum, domus. Quem mihi sponsorem das hæc non defore nobis? Qui passeres alit, atque vestit lilia. Annon prospicere est æquum quæ vita requirit? Nostra in diem sit cura, de reliquo Dei. Mentiri an vetitum Christi præcepta seçutis? Etiam cavenda jurgia, & loquacitas. Permittitue jocos exactæ regula vitæ? Obiccena dicta maximus Cenfor notat. Quæ nostris igitur linguis concessa voluptas? Præclara monita, vox Dei, carmen pium. Arguiturne etiam nonnunquam culpa tacentis? Si prodat hominis jura vel honorem Dei. Quod manet intra animi fines an lege folutum eft. Confilia cordis prava condemnat Deus. Quæ tres decipiunt mortalia pectora pestes? Fastus, & aviditas, & voluptas corporis. At per quos dilapía gradus peritura ruit mens? Parit cupido facinus, id mortem parit. Quod caput est rerum, quas lex præscripsit Jesu? Crucem subire, semet a se abdicere. Qualis homo est, Christus quem prædicat esse beatum? Mœrens, mifericors, purus, efuriens, inops. Quid placidi, mites, ob Jesum soeva ferentes? Hos par yetustis Vatibus merces manet. Ede

Ed

Qu

Qu

Is

Ta

Ede, quis adstabit regnanti dexter Jesu?

Qui visit, operit, excipit, nutrit, rigat.

Que turba officiis recte mulcebitur istis?

Capta, ægra, nuda, externa cui sitis, & fames.

Quos habuit testes Christi doctrina Magistri?

Patremque, Christumque, utriusque & Spiritum.

Qui potuit Genitor Natum laudare docentem? Clare professus, hic mihi demum placet.

Quâ se veridicum Christus ratione probavit? Verbo docentis vita fuit exactior.

Unde fidem Christo fecit Cælestior aura?

Miraculorum ingente testimonio.

Qualia, dic, Christi nobis ostenta fuerunt?

Ægris salutem, mortuis vitam dedit.

Exemplumne igitur vitæ debemus Jesu?

Eadem faventem præstitit nobis Deum.

Ad mortem quâ deinde viâ pervenit Jesus?
Popularium odio per Latinum Præsidem.

Is necis immeritæ judex quo nomine dictus?

Hunc Pontium monumenta Pilatum vocant.

Quæ probra funt illi scelerato impacta furore? Irrisus, alapæ, sputa, sustigatio.

Quis tot pænarum tandem fuit exitus, adde? Pedes manusque foditur affixus cruci.

Egressamme animam Christi de corpore constat?

Dies diem quæsivit, intremuit solum.

Jam locus exanimos narra quis ceperit artus?

Corpus sepulchri conditum jacuit specu.
Corporis an solos persenserat ille dolores?

Mæror quoque animum presserat luctu gravi.

Cur Pater insontem voluit tam tristia ferre?

Per ista nobis venia parta est sontibus.

13

Nullane pax pretio nisi sanguinis empta patebat?

Justitia sic se summa patesecit Dei.

Cunctorum

Sp

E

Н

Sp

A

11

Sa

Sa

H

H

E

E

An

Præcipuum Christus bis sex quid spondet amicis?

Majora dona, jusque donandi alteros.

Qui radii ex isto sluxerunt igne micantes?

Medicina, linguæ, oracula, furiarum suga.

Quid sanctum nunc slamen agit cessantibus istis?

Adhuc docet nos, & juvat solatio.

Nonne satis verum nobis sacra pagina monstrat?

Torpet papyrus destituta Spiritu.

Non opis est nostræ documentis credere Christi? Sine ejus aura nemo eum Dominum vocat.

An non ingenii fibi fufficit ipfa facultas?

Superna non admittit huic vitæ studens.

Spiritus ergo suo perfundit lumine mentem?

Sane; & refingit insuper præcordia.

Ecquid opem pietas jam non incredula poscit?

Et velle, & agere donat adjutor Deus.

Humani prosuntne Dei post cæpta labores?

ns

:

( 2

5

1,

>

An

Ita est: requirens reperit, orans accipit.

Quid fiet, si dura animum certamina vexent ?

Vigili & precanti dat Deus victoriam.

Spiritus ille animis quæ dat folatia nostris?

Deum esse nobis velle perpetuo Patrem.

Ast ubi repperies hanc Sancti Numinis auram?

Cœtu in piorum, cujus ipsa est vinculum.

Ille Dei populus quâ se regione coërcet?

Cuncta implet Orbis spatia, qua Christus sonat.

Nonne Deus Solymos proprio sibi scedere junxit?

Olim: fed ista sepra Christus diruit.

An non lex igitur, Mosi quæ tradita, durat?

Priora scita sædus antiquat novum.

Sabbata nunc, ubi nunc signum genitale remansit?
His abdita umbris ipsa res nobis data est.

Sanctorum quæ funt hominum communia nôsti? Bona hujus ævi, fed magis cœlestia.

Hujus militiæ numeros quæ tessera signat?
Christi innocentis corpus, & susus cruor.

Hisne datur tanto post mortem tempore vesci? Vini atque panis scilicet sub imagine.

Quid par corpus habent & fanguis, & esca, merumque? Quod ista corpus, illa mentem nutriunt.

Et cur una Ceres, cur vinum sumitur unum?
Ut sic patescat esse nos concorpores.

Estne Dei in populo teneros spectare rudesque?
Hos ferre oportet, & docere comiter.

B

Quid

10 Baptizatorum Puerorum
Quid si res nostras, si famam denique lædant?

Unum advoca duosque, plures postea.

Quid si pertendant, vel aperto crimine peccent? Tunc segregentur a piorum cœtibus. Semper an abstenti divinà a plebe manebunt?

Donec dolere crimen oftendant fibi.

Judicii in partem num vis est hujus utramque? Simul ipse damnat, simul & absolvit Deus. Permissum quo more novos inscribere cives?

Tinctu sacrati laticis ingressus patet.

Cur igitur mersamus adhuc de matre recentes?

Ut consecrentur rite quam primum Deo.

Nonne sidem præmittit aquis Divina papyrus?

Nonne fidem præmittit aquis Divina papyrus?

Fides parentum & vota profunt liberis.

Venia, ortus alter, vita de tumulo redux.

Dic. aqua cur veniam fancit diffusa per artus?

Dic, aqua cur veniam fancit diffusa per artus?

Maculas ut aufert unda, sic culpam Deus.

Quæritur an meritis hæc indulgentia nostris?

Dat hanc sua bonitate permotus Pater.

Nemo igitur nobis peperit tam grandia dona? Infons Jesus imputato sanguine.

Qui sunt, prisca Deus quorum peccata remittit? Qui se reos fatentur, & quos pœnitet.

Quem peccasse pudet veniæ fibi conscius ergo est? Si pollicenti credit, & fidit Deo.

Estne iterum lapsis veniæ spes ulla superstes? Est, si patrati sceleris ex animo piget.

Sed quid habet lymphis commune recentior ortus?
Ut mersus undis Christianus interit.

Vivere at hunc ipsi tamen & spirare videmus. Non ille culpæ vivit, aut etiam sibi.

Quæ vita induitur meliori luce renato?

Ad ejus instar quem Deo propter placet.

Nil

Ex

Q

U

Illi

Nil illi posthac superest curæve metúsve? Manet usque sensûs prælium & mentis bonæ.

Brutam animi partem quæ nobis arma coërcent? Fides, Dei vox, pax, preces, jejunium.

Correctis jam nulla manent vestigia culpæ?
Hæc ipia magna est culpa blandiri fibi.

Ergo quid est, in quo vincit nova vita vetustam? Quod vitia debellata fine regno jacent.

Laplantesne Deum possunt retinere faventem?

Labis reliquias donat ob Christum Pater.

Lympha revicturum qua fignat imagine corpus?
Surgemus, urinator ut pelago folet.

Quæ loca, dic, animas funt exceptura piorum? Christo manebunt ultimum junctæ diem.

Ille dies quis erit? quos illucescet in usus? Cineres citabit civis ætherii tuba.

Et cur infernis ex sedibus ossa resurgent?
Ut æqua factis præmia, aut pænas ferant.

Quâ statuit Christus pænâ damnare rebelles? Flammâ perenni, & morte quæ nescit mori.

At quæ dona piis bonitas Divina paravit?
Non defitura gaudia animi, & corporis.
Exurgentne iterum dilapfa cadavera tabo?

Ita excitantur farra corrupto fatu.

Quale prius fuerat corpus, num tale redibit?
Non: sed perenne, fulgidum, ætherium, vigens.

Ullane erit thalami, potûsve, cibive cupido? Fruemur, horum nescii, ævo cælitum.

Lustrabitne oculos, aut sol, aut cornua Lunæ?

Unum jubar Divina Majestas erit.

115?

Qualis erit nobis ibi quæ promissa voluptas? Qualem nec auris, nec oculus, nec mens capit.

Illuc ut venias ex norma vive lavacri; Adjutor adfit ille qui justit Deus.

B 2

EU-

#### EUCHARISTIA.

Rocul profani, qui quod os & quod manus Oculique monstrant, nec quid ultra creditis, Queis una mens exfensa, ventri obnoxia Humoque prona gens, & ut summam loquar, Homines, nisi qua bestis differt homo: Quid has stupetis ad dapes? ejus quod est Nihil videtis, quod videtis id est nihil. At vos, quibus lux aurea, & rerum color, Quem Sole fusum vultus hic noster videt, Tantum Paternæ lucis est radiatio, Et oculus animi est hoc, quod est animus Dei, Audite Mystæ. Mundus hic unus triplex, Incorpor, immortalis, & mortalis est, Quæ fic vocantur, Spiritus, cœlum, folum. Mundi fator Divinus à summis Amor, Per media ad ima venit, & variis modis Hoc universum particeps fecit sui. Sic esse coepit quicquid est: simul exstitit Perfector, ima copulans mediis Amor, Et media summis, ut potirentur bono. Sic coiit ingens circulus: fic omnia Tum per Deum fuere, tum propter Deum. Quæque alia fuerant, quia quod unum est non erant, Ut facta ab uno rursus unum facta sunt. Sed reliqua quod funt hoc semel debent Deo: Soli bis homines, quos Creator perditos Ut recrearet, est Deus factus caro, Caroque noster panis. Inverso ordine Quare necesse est, & recurrenti vice Ut iste panis Caro, caro fiat Deus. Panis caducus, fragilis; at contra caro

Cœlestis,

Co

Mo Mo

Ca

Ut

Lo

Vu

In Re

In

Sic

Hi

Fe

Te Al

Da Mi

Si

Qu

Si Sin

Qu Efi

Nu

Int

He

Qu

Re

Su

Na

1116

Te

Ni

Cœlestis, immortalis, incorpor Deus, Mens ipfa mentis unde spirant Spiritus. Mediumque principiumque cum fine est idem, Caro Deus, & caro panis, & panis Deus. Utriusque sedis qualis in confinio Locatus aftri semilucentis globus, Nunc quo corufci Solis orbem respicit Vultu nitescens deserit nigrà abditas In nocte terras, nunc ab inferna micans Regione nobis candidum obvertit jubar Inimica cernens lucis auctorem suæ: Sic noster animus corpori datus à Deo. Hinc medius iple lucis, & caliginis. Felix profecto, fi quod est clarum sui Tenens superne luce lucem respicit, Altusque formam cuncta formantem videt, Damnans tenebris hoc tenebrofum Chaos. Miser sed idem, jubare depresso Deum Si derelinquit, inque materiam cadit, Quæ quantum abivit à bono, tantum mala est. Si jure periit fanguinis nostri parens Simulatque in epulas à Deo descenderat, Qui contra ab epulis ad Deum scandit, bonum Esu recepit, sicut esu perdidit. Nullæ patescant sensuum nobis fores, Intus vocandum est quicquid animo est virium: Hebent amantûm lumina, atque artus stupent; Quos entheatos sanctus externat furor. Res tota mentis vertitur; furium, viri, Surfum est eundum. Vivere hoc nostrum est mori; Nam caro per animum vivit, animus per Deum: Ille animus animi, quo fine animus mortuus. Terrena fic pars feque & ætheriam necat, Nisi vità in istà vita nascatur nova; Quæ

t,

Quæ vita mors prioris, & mors mortis est: Vita ipia vitæ mortua hanc vitam dedit. Quid illud ergo est quo creamur denuo? Aqua prima rerum mater. At quæ suppetunt Alimenta natis, duret ut vitæ tenor, Et aucta virtus robur in solidum exeat? Panis, merumque. Sanguinem terræ, merum Dixere veteres: farra funt terræ caro: Ut ergo fomes ille naturæ calor Vitæ priori consulens, vultum novat Faciemque rebus, unit & difformia, Vinum ut fit homini fanguis, & panis caro: Sic ignis alter ifte, naturæ nihil Leges moratus, nosque perficiens amor, Ut intus hominem pascat, & vitæ alteri. Ministret auctus, transitu miro facit De pane carnem, deque vino fanguinem, Carnem falutis, & falutis fanguinem. Ut ille potus, & cibus, qui corpora Hominum folet nutrire, mentes nutriat: Ita quod merum panisque carni, & sanguini est, Hoc jam caro fanguisque fiunt mentibus. Antiquus hic est sermo: mentis filium Porum fuisse, cui madenti nectare Permista Penia pignus ediderit sacrum, Hunc esse Amorem. Scilicet Natus Dei Æternus iple, mente ab æterna fatus, Pulchrûmque Princeps, forma vitalis boni In quo refulget, & perennis gratia, Exemplar Universi, & exemplum Patris, Species quod omnes continens unum facit, Quo cuncta vis Divina seque intelligit. Hic ille dives, infitæ quem confcia Privationis noltra paupertas adit,

Ut

Ut Fan

Am

Am

Nar Sed

Ide

Adı

Et Hic

Nos

No

Dei Et i

Que

Det

Ac

Inte Un

Cœ Fue

Qui

Qua

San Tar

Un

Fra

Re

Por

Sed In (

Ita

Eac

Vit

Ut ejus opibus ipsa, quæ nil possidet, Famem sitimque satiet. Hæc verissima Amoris est origo: sed nemo Deum Amare possit, quem Deus non ante amet Nam ficut oculus luce non tantum fuà, sed Solis ipfum luce Solem conspicit, Idemque qui videtur, & visum facit : Adversus & nos sic Dei prior est amor, Et causa nostri amoris adversus Deum. Hic ut beetur quærit, ille autem ut beet. Nos certe egestas nostra propellit, Deum Non sua, tamen sua, quippe simulachri sui: Dei est profecto, nostra non est copia, Et nostra tamen est, cum sit in nobis Deus. Quod amat in id quod amatur ipsum vertitur: Deus homo factus, ut hominem faceret Deum. Ac ficut Uxor, Virque confortes thori Inter se amoris fœderantur vinculo, Unumque fiunt corpus, haud aliter Deo Cœtus fidelis corpus est ipsum Dei. Fuere grana plurima, uvæ plurimæ, Qui panis est nunc unus, atque unum merum. Quanquam caro olim fracta, panis frangitur, Sanguisque fusus, funditur vinum; caro Tamen una, fanguis unus, panis unus est, Unumque vinum: nec minus quorum ufibus Franguntur, & funduntur, unum funt & hi. Rex unus, unus Populus est: Rex in suo Populo: Populus in Rege: Populus, Rex idem. Sed Populus est ut corpus, & Rex ut caput. In capite mens est ordinatrix corporis, Ita ut fit eadem tota toto in corpore, Eademque tota fingulis in partibus. Vitæ prioris ille miserandus parens

Ut

Con-

Sed Ut

Si p

Eac

Et :

Qu

Pra

Div

Bea

Qu

Fo

Pat

Fit

Ut

Sic

Ide

Te

Qu

O

Q

M

Ve

Se

U

Æ

Sa

Se

A

Pr

U

O

T

A

Contaminatam posteris carnem dedit: Hâc pariter omnes à Deo discessimus, Et ab altero alter, quodque fuimus non fumus: Sed aliud ex uno, fed ex aliquo nihil. Novæ sed auctor optimus vitæ, suà Purà, innocenti carne donavit suos. Hâc restituti nos, & uniti Deo, Et alteri alter, quod fuimus iterum fumus, Et aliud unum est, & nihil factum omnia: Conjunctus animus carne cum nostra, facit Vitam priorem, carne cum prolis Dei Vitam fecundam. Non amans tam fe penes, Quam penes amatum est: unde non tam nos caro Nostra maculosos, quam Dei puros facit. Mors amor, & idem vita; mors idem domi, Forisque vita: propter hæc nostrå mori Nos carne decet, ut carne vivamus Dei. Lex vetus amare, nec nova aliud præcipit, Primo Deum, deinde & effigiem Dei. Deus ipse sese, Deus & ipse homines amat: Homines amemus igitur, ut amemus Deum. Propter le amandus Deus: homo propter Deum: Per multa amoris motus: at in uno quies. Utcunque late circuli patet ambitus, Tamen omnis inde linea in centro coit. Fructus hic amoris est voluptas maxima, Terram colentes quæ fupra cœlum locat, Æternitatemque antevertit tempore. At & hic amoris usus, ex se gignere Quod fimile amato est; hoc in animo dicimus Meditationem. Nostra mens igitur Deum Figurat, ipsumque imprimit pulchrum sibi Ligante vero: namque cognitio est duplex; Illa est amoris mater, hæc est filia:

5

Sed matre multo filia est perfectior: Ut illa pulchro simile, ita hæc pulchro est idem. Si prima virtus mentis est sapientia, Eademque nobis ultima est felicitas, Et sapere cuncta est scire: felices erunt Duicunque poterunt cuncta in uno discere, Præstare sola quod potest sapientia Divina, per quam cuncta, & in quâ cuncta funt. Beatitatem donat hanc nobis amor: Quo noster intellectus, is qui non capit Formas quidem omnes, capere sed tantum potest, Patique natus agere nil per se valet, Fit purus intellectus, inque actum venit, Ut cuncta agenti junctus intellectui. Sic finis absque fine mentem perficit, Idemque fine primordio primordium est. Te nunc precamur optimumque & maximum, Qui folus unus, atque fimplex es quod es, O causa causarum, & soluta necessitas, Quies suprema, motus unde omnis venit, Nihil ipse patiens, cuncta agens, primum, ultimum, Mediumque, vitæ vita, lux lucis, bonum Verum boni, natura natura prior, Semper, & ubique totus, immutabilis, Ultra, supraque mundum, at in quo mundus est: Æterna tua mens hoc quod est intelligens Sapientiam progenuit æqualem fibi, Se mensa quanta est compari sub imagine. At hinc videntem colligans visumque amor Processit, in fe vim repercutiens fuam, Unumque tria funt: nam quod es, scis, vis, idem est: Oramus ergo qualis existis tibi, Talem ipse te per opera nobis exhibe: Amorque primum sancte purgans spiritus, Odii

ro

n:

Odii repelle virus, & quo nos Deus Amore amarit, inde sensum mentibus. Fac istum amorem nos amemus mutuo, Ut igne natus ignis ignem nutriat. At tu suprema maximi pietas Patris, Verbumque primum, Ratioque & Sapientia, Quem monstrat ille tectus in nobis amor, Quique ex amore facta nos proprer caro es, Sine Patre homo, fine matre, qui fueras Deus, Homo mortuus es ut vinceres mortem Deus. Mors nata falfi: vita tu, & veri parens. A te fluens nos imbuat sapientia Vox vera, vox justifica, vox exsuscitans, Via ad falutem, quâ tuam fapientiam Sapiamus omnes: ergo tenebras disjice, Ut lux ab ipsà luce lucem proferat. At tu Parens ingenite, fons substantiæ, Tua ipse origo, mens coæternis prior, Ad quem tua illa nos rapit sapientia A te profecta, quique amoris Spiritu Permotus omne hoc esse justisti, tuo Sapiente Verbo, quod prius fuerat nihil, Hominemque rursus aliter effectum nihil Revocâsti ad esse motu eodem Spiritûs. Per idemque Verbum, tolle quodcunque est mali, Bonusque summo fac bono simus boni, Nostrum esse ab esse ut esse concipiat tuo. Deus unus, unus in tribus, fac nos ita Amare, & intelligere, & esfe, unum ut simul Fiamus alter alteri, atque unum tibi.

# Hugonis Grotii ADNOTATIONES AD DECALOGUM.

Heftri.

# HUGONIS GROTII ADNOTATIONES

### Ad Decalogi Præceptum primum.

TEXTUS HEBREUS.

וידבר אלהים את כל הרברים האלה לאמר: אנכייהוה אלהיך אשר הוצאתיך מארץ מצרים מבית עברים: לא יחיה לד אלהים אחרים על פני

Versio LXX. Intt.

THE COU LOYES TETES, λέγων.

2. Eyw ein xue & o Jeos TE, OSIS EMPROON OF CH MIS Ai-रंगीय, हे वास्त्र विश्वभेशवद.

3. Oux Ecorny ou Deol ETEPOI WYNY EIRS.

Versio Vulgata.

ΚΑΙ ελάλησε Κύριος πάν- Ι. Τ Ocutusque est Dominus cunctos fermones

> 2. Ego fum Dominus Deus tuus, qui eduxi te de terra Ægypti, de domo servitutis.

> 3. Non habebis Deos alienos coram me.

Adnotationes ad Praceptum primum.

- ΚΑΙ ελάλησε κύει, Locutusque est Dominus]
κύει, Dominus, Græcum modo respondet Hebræo אלהים, ut hoc loco, quia ubi ea vox con-Atruitur cum fingulari eft אלהה אלהים pro אלהה אלהים בחמת בחמות ponitur pro בחמות ut בחמות ponitur pro i. fera ferarum, חכמות pro חכמות naon i. dedrinarum pracipua; modo vero nomini proprio veri Dei, quod scribitur ma, efferri autem ne olim quidem folebat, nisi in sacerdotali ad populum benedictione, hodie autem efferri non potest, quia vocales ignorantur. Nam quas scripsere Masoretha, sunt commodatæ

gelu

lud

Deu

temp

Ang

ere

Het

Eva

per

mul

zelu

run

non

par

4. I

is q

ita

geli

Sic

Exc

היח

nus

um

3. 2

oca

me

atu

13.

6. I

col

tur

3/6

Par

TVEO

Me

modatæ ex voce ארוני, tantum Pathach Schevato mutato in Scheva per compendium, quia & revera vocales Schevatæ nihil aliud funt, quam ipfum Scheva εύφωνίας causa aliquantulum variatum ob difficultatem pronuntiationis, puta sub gutturali, aut ubi duo Scheva concurrunt: Sic quoties præcedit aut fequitur יהוה, eadem vox יהוה in textu quo utimur Hebræo vocales commodatas fumit ab אלהים. Idem autem fignificat aut nomen proprium, aut nomen elatum xal ezoxlw, per excellentiam; ut Homerus aut Poeta. Cur autem Græci Interpretes Kues Dominus in hoc fensu dicere maluerint, quam Deos Deus, puto hanc esse causam, quod cum scriberent Græcis, inter quos numerandi & Ægyptii Reges Macedonico e fanguine Hebræis dicti Reges Græci, מלכי יון Reges Græciæ, apud Græcos autem etiam qui plus fapiebant, ut Platonici, cujus instituti fuere Ptolemæi Reges, Ois Dei, appellationem etiam de illis quos ipli dayovas damones, Hebræi מלאכים, & inde Græci ayyexes angeles vocant, usurparent, aperte testatum voluerunt se de eo agere, qui illis ipsis dictis diis fummo jure imperaret; ficut inter mortales Reges Rex Persa βασιλεύς βασιλέων Rex Regum vocabatur.

Quanquam vero hæc verba quæ sequuntur elocutus dicitur κύρι i. Summus ille Deus, tamen pro certo habendum, non id eum secisse aμέσως immediate, sed per Angelum legatum summi Dei agentem nomine: quod & de aliis visis similibus, quæ viris sanctis evenere, pari ratione debet intelligi. Angelus enim Mosi & populo in Sina locutus est, Act. 7. 38. Sic & Josephus sensit lib. 15. Antiq. Hist. ημών δε τὰ κάλλισα τ΄ δογμάτων κὰ τὰ ὁσιώτατα τ΄ ἐν τῶς νόμως δι ἀγγελων τὸ ὰ τὰ Θεῦ μαθόντων, Cum nos dogmatum potissima & sanctissimam legum partem per Angelos à Deo acceperimus. Errant graviter qui hic per Angelum

)-

a

2-

10

ıt

ır

m

n

ıt

1-

ıs,

IS,

00

e-

1-

ei

05

ci

m

iis

es

ır.

u-

ro

10-

n-

ıæ

gi. ſt,

ft.

210

14-

los

n-

ım

gelum intelligunt secundam Dei hypostasin, ob illud nomen יהוה. Variis enim multiplicibusque modis Deus locutus est Patribus: at per Filium ultimis demum temporibus ad nos cæpit loqui. Heb. 1. 1. Lex data per Angelos ministerio internuntii, Mosis scilicet, ut vaeret donec veniret semen promisum, Gal. 3. 19. Et ad Hebræos scriptor Evangelium eo præfert Legi, quod Evangelium per Dominum Jesum datum ett, Lex per Angelos tantum, Heb. 2. 2. Quibus in locis multitudinis numero Angeli nominantur, cum Angelum dixerit Stephanus, quod ita mos habet vilorum ejusmodi, ut unus sit Angelus Dei personam nomenque fustinens, alii autem ei adfint velut apparitores. Vide Gen. 18. Luc. 2. 13. confer 1 Thest. 4. 16. cum Matth. 13. 39, 41, 49. Quomodo igitur is qui Legem pronuntiavit, Angelus dicit, Ego יהוה, ta & alii, qui ad res magnas a Deo legati sunt Angeli loquuntur, & fimili modo compellari se ferunt. Sic Moses in rubo sibi locutum dicit Deum יהוה, Exod. 3. 15. & is qui locutus erat se dixerat esse יהוה quæ vocis אשר אהיח eft explicatio. At Stephanus Act. 7. 30. visum ait, Most in flamma rubi Angeum Kueis Domini, idque ipio Mole Auctore, Exod. 3. 2. Neque aliter Hebræorum doctissimi explicant loca fimilia, ubi & Angeli apparet nomen, & is tamen Angelus ut יהוה loquitur, & ut יהוה compelatur. Vide Gen. 18. 13, 33. collato loco ad Heb. 13.2. Gen. 22. 15, 17. Jos. 5. 14. collato 6. 1. Jud. 6.11. collato 14. & 13. 3. collato 8. 2 Sam. 24. 16. collato 17. Philoni in Decalogi enarratione dicitur Deus locutus non per se, sed Juxliu dozaliu ava-क्रां क्यि क्यि मार्थित में मुक्यार्गमण्ड, में में बंदि व्याप्यमान्यक्य मुक् θηττείνασα και προς πύρ Φλογοειδές μεταβαλέσα, καθάπερ τνεύμα 21 α σάλπη Φ, Φωνίω ποσεύτιω έναρθρον έξηγησεν, Mentem quandam rationalem implens perspicua cognitione,

he

cup

I

2

0

telli

tione, que aërem formans atque attenuans velut in igni flammantis speciem, tanquam spiritus per tubam, vocen edidit distinctam. Ubi & alia sequuntur ejus argu fun menti. Vide, si vacat, Josephum Album fundamen und torum 1. 2. c. 28. aut, fi Christianum mavis, aud abi fcriptorem Responsionum ad Orthodoxos, Two ay fue 36λων όσοι ον πάζει Θεθ ώΦθησαν η ελάλησαν τοις ανθρώπου, τοι ερήκασι κ αυπί τε Θεε των κλησιν, ως ο λαλήσας τω la fun κώδ κ, τω Μωυσή. Εκλήθησων δε κ, οι άνθρωποι Θεοί. έκα ceft TEDOIS de 21 a THE EXXELEROJEION aUTOIS XDEIN ESOJA TE OU THE THE THE WEGONYOCIAN EXELVE THE PRIORS OF THE XPER TENS πειώννται τε καιλείωθαι Θεοί, οι χρείας πινός ένεκεν είληφόπη alic THE OER THE KAMON, Angelorum qui Dei loco vifi aut locus tan funt hominibus, Dei vocabulo nominati funt, ut ille qu'at i Facobo quique Most est locutus. Etiam homines Dii ve cantur. Utrisque ob officium ipsi injunctum datum e Aixo & Dei vicem & nomen obtinere. Expleto autem offici edu: desinunt vocari Dii, qui tantum opera alicujus causa i det nomen acceperunt. Sic Phanuel πρόσωπον Θεβ faciem De cam exponunt & Josephus & Gerundensis.

Sciendum autem est quæ in Exodo hoc loco haben que tur verba per Angelum Dei nomine prolata; quæ ve vox ro funt Deut. s. esse Moss eadem memoriter referen exis tis, & quidem ea libertate, ut voces transponat inte 38 dum, quasdam cum idem significantibus commute geli omittat quædam fatis nota ex prioribus, addat ali gula interpretamenti vice. Est autem Deuteronomium, five nem ut Philo loquitur, Epinomis nihil aliud quam Lex historia summatim repetita in corum gratiam qualet promulgationi Legis rebufque illis non interfueran app Par mutandi verba libertas & aliis in locis fact præ Scripturæ non indiligenti ejus lectori apparet, pare Gen. 17. 4. collato 7. Gen. 24. 17. collato 43. Exo mun 11. 4, 5. collato 12. 9. Exod. 32. 11, &c. collat in et Deut. 9. 27, &c. Pertinet autem hæc observatio e ei qu ne in facris literis superstitiosi simus vocularum aurupes, ut Judæi quidam, qui & illa, quæ in Exodo unt & quæ in Deuteronomio funt, verba pariter gu. en uno eodemque temporis puncto prolata, simulque ud ibi transpositio est, inverso ordine quæ prius dicta fuerant dicta & potterius, posteriora sensum eundem aytontinentia, prius etiam dicta fomniant. Satis multa funt in facris historiis miracula, ut nova extra ne-Iatessitatem nullique usui comminisci nihil sit opus.

Havras Tes hoyes, Leyan, Cunctos sermones hos, dipeix rens] Hæc ipsa, ne quis posterûm putaret additum aliquid aut demptum, Deut. 5. non reperiuntur ista tam expressa; ideoque sufficit ibi sensum significari,

at modo diximus.

**Θ**ε

οίπ

Cut 92

24

2. Eyweius o Kues o Osos or, ors Engagor or on mis e Aizords, & cins osheias, Ego fum Dominus Deus tuus, qui fici eduxi te de terrà Ægypti, de domo servitutis.] Respontet Kues Dominus Hebræo יהוה ut plerumque ob

De cam quam diximus caufam.

פוני ספי Deus tuus, autem in Hebræo אלהיך. Ubicunoen que est אלהים in Hebræo, fignificatur imperium. Est ve vox attributa & Angelis, ut Pf. 82. 1. & Magistratibus ren eximis, ut Exod. 21. 6. & 22. 28. ita ut in Pf. 82. 1. & ter 38. 1. dubium fit inter Hebræorum doctiffimos Annte geli an Magistratus intelligantur. At quoties cum finali gulari conjungitur plurale xana moi from per appositiofire nem, fed experience defectivam, non dubium est eum intelligi, qui & Angelis & Magistratibus cunctis præsiqu' det summo cum imperio. Solet autem ei voci addi fan fæpe casus possessivus, quo significatur ei summo Deo, acr præter jus quod in cunctos habet, jus aliquod peculi-, a are in hos aut illos competere per beneficia non comxol munia. Est enim ea beneficiorum natura, ut semper lat in eum, qui beneficium accepit, det aliquid novi juris e ei qui beneficium præstitit. Et hæc causa est cur hic

non conditi humani generis fiat mentio, sed earun rerum quæ Jacobi posteros proprie spectabant, quidem maxime recentium, quarum memoria fi mius & efficacius animis inhæret. Confer causan servandæ Legis, quam parentes tradere filiis juben tur Deut. 6. 20, &c.

fte

in

Deo

lic

ua

on

bCI

upe

Gra

ute

ræt

. 4.

ft, 1

ed i

ant

qu

xin

veru

uftâ

ur 1

ènc

am.

ofte

Pi

gne

Aber

tenti

nsn

us fi

uod

Deut

Est autem quod hoc loco dicitur non Lex sed Legi præfatio. Seneca non probat legem cum prologo quod imperare ea nata fit non fuadere: at aliter cen fuere Philosophi, Zaleucus, Charondas, Plato, Philo Media via optima est, ut breve sit, quod præmitti tur, auctoritatem non disputationem præferens.

Numerus denarius gentibus ferme cunctis nume randi finis est: qui enim sequuntur numeri composit habent nomina, aut sono, ut undecim, duodecim; au fignificatu, ut centum, mille. Nimirum per digitos nu merare mos antiquislimus, qui homini decem. Quan & in his præceptis, quæ supra cætera memoriæ inf genda erant, hunc numerum elegit Deus, in qu omnes numerorum diverlitates, omnes avadopa omnes quæ ad numeros referuntur figuras Geometri cas reperiri, late oftendit Philo de decem præceptis & Martianus Capella, Decas vero ultra omnes habendi que omnes numeros diverse virtutis ac perfectionis inti se habet. Neque alià de causà in decem classes, qui vulgo Categoria vocantur, rerum genera Pythagori & eos fecuti Peripatetici retulere. Tum vero no in Lege tantum, sed & ante Legem Decimæ De votæ, qui mos ad gentes etiam transiit. Vide Liv & Plutarchi historiam de Camillo: meminit ejus mo ris ut antiquissimi & Herodotus.

Data autem Lex in locis incultis, ut & remotus a urbium contagio populus, & rebus duris purgatus, per miracula doctus à Deo non à rebus conditis per dere, ad eam, quam Deus moliebatur, rempublicat niant Dic præpararetur.

Dicit autem Lex of Tuus, & deinceps imperans c vetans Unitatis numero fingulos alloquitur, ut oftendat non aliam hic effe viri principis quam mi-

imi de plebe Hebræi conditionem.

run

, 8

fire

fan

en

egi

ogo

cen

110

me

ofit

au

no

Did

3. Our evertay our Osoi etepor while eus, Non habebis Deos alienos coram me.] Recte illud על פני Græci exlicuere per שליי לפני 2 Reg.3. 13,25. eft extra uam, nisi: ubi לפני fimiliter exceptionis vim addit eft persona : פני circumocutio pro eo quod fimpliciter diceremns me, על פני itti fuper me. Sic & Latinis super pro præter sumitur. In Græco Deuteronomii non male, προ ωροσώπε με. Eft autem & wheovas wos, Alius prater me: nam suffecerat rater me: Similis locutio empos ei un alius nisi, 1 Cor. 1.4. & altor and aliud prater, 1 Cor. 3. 11. Sensus nu oft, non modo non pro vero Deo substituendos alios, dan ed nec assumendos ad eum alios, quod multi faciebant ut 2 Reg. 17. 33. Dii hic vocantur non tantum qui in scriptis facris vocantur אלהים, Angeli & ximii Magistratus, dum suo funguntur munere; verum etiam ii, quos eo nomine, quamvis sine causa otis justà, Gentes appellabant, oi rezolution Desi, qui dicunndi eur Dii. 1 Cor. 8. 5. Sic Prophetæ dicuntur qui se nti venditant pro talibus. Jer. 28. 1. Tale & illud, 1 qui sam. 28. 15. Videamus primum de falsis Diis, visuri oric postea de iis qui Dii non sine causa dicuntur.

Primos quos homines pro Diis venerati funt De Ignes fuisse cælestes sentiunt doctissimi Hebræorum, iv Abenesdras, Moses Maimonides, alii. Favet huic senmo rentiæ traditio de Abrahamo, qui eum cultum fuginsmigraffe dicitur, & historia de Jobo ex temporius sumpta antiquissimis, Cap. 31. 26, 27, 28. Adde 15, Deut. 4. 19. & 17. 3. sunt autem Astra falsi dii, non per quod non magna ab ipfis bona ad homines perveicat hiant, sed quod nec precum intellectum neque li-

bertatem

bertatem huic magis quam illi benefaciendi habeam quæ duo conjunctim ad implendam nominis istiu Dei veram fignificationem requiruntur, Heb. 11.6 Quare cum dicitur, Deus ista astra pon ameveiue distri buit, ut est in Græco, cateris gentibus, quod Justinu cum Tryphone disputans sic interpretatur, τον ηλω o Oeos ededwies wpotegov es to prookuver autor, Solem de dit ante adorandum. Interpretandum est finendi noi approbandi fenfu, quomodo dicit Paulus Apostolu Act. 14. 16. enace marra ra Edvy moperied ay rays odois an Tav, dimisit omnes gentes ingredi vias suas: Quomod & Chrylostomus quod est Rom. 1. 24. muned when tra didit, interpretatur eiane eina fivit effe, & ad cap. II ejusdem Epistolæ το Εδωκεν άνταυθα μη άνεργειαν νόμις alla συγχώρησιν, illud Dedit non efficaciam interpretare sed permissium: neque vero simpliciter sed comparate quia nimirum postquam primæ illæ veræque not ones malis moribus atque institutis erant obliterata non milit ad eos cum Divina autoritate legatos a nuntios, qui eos ad priora & rectiora retraherent ac per definitas quafi lineas ducerent.

Post astra, imo simul cum astris & in astris, Dii vo cati, Divinisque culti honoribus Reges & Reginæ, po sterorum arte, quo ipsi augustiores apud populos serent, & eruditorum in eos adulatione. ἔτω χὸ εἰδωλι λατρείομ τὰ ἀρχίω ἐπράτησων, τὰ ἀνθρώπων ὑπὶρ τὰ ἀξίαν θαν μαζομθώων, sic enim idolorum cultus primum obtinuerum cum homines supra meritum in admirationem venirem ait Chrysostomus ad 2 Cor. cap. 12. Azaeli & Adem Regibus Divinos honores a Syris habitos narrat so sephus. Ab Ægyptiis venisse hunc morem cense Athenæus, sed vetustissima ejus rei memoria apud Sanchuniathonem est, qui nos docet Regem Phænicum κρόνον in eam stellam, quam Græci a Phænicibus edocti κρόνον, Latini Saturni vocabant conse

cratum

cra

di

me

po

lai

lei

cre Re

ab

un da

fic

id

di

m

pe

Ca

qu

ra

tu

ve ad

ne

me lui

1.

nis ju

liu

ali

mop

qu

ant

tiu

1.6.

tri

inu

de

not

olu

au

Odo

tra

II.

ui(

are

ate

Oth

atæ

ent

VO

po

st

who

uni eni

Jo

nie

pu hæ

12

nie

ım

cratum. Idem est qui per excellentiam i. Rex, dictus est, cui Phænices liberos sacrificabant: Qui mos à Tyriis ad Carthaginienses aliosque Africæ populos venit. Sic Astarte consecrata in Veneris stellam. Et aliquanto post apud Ægyptios Osiris in Solem, Isis in Lunam. Sic Hammon in Arietem, Decreto in Piscem. At de Mauris Cyprianus, manifeste Reges colunt, nec ullo velamento hoc nomen obtexunt.

Quia autem sidera in animantium siguram pridem ab hominibus sormata sunt, ob similitudinem aut unius aut plurium stellarum, aut etiam quia quædam animantia cognationem quandam habere cum sideribus, eorumque vim essicacius percipere credita, ideo ea animantia ab Ægyptiis in Deos relata: Bos dictus Apis, ob Lunam sive Lunum potius; nam masculino nomine magna pars Orientis id sidus appellabat. Phænix, ob Solem, alibi ob eundem Lacerta, Leo, Draco, Accipiter: Ibis, ob Mercurium: Canis, ob Sirium; parique modo cætera animantia, quorum ad formas tes acceptues stellarum congeries siguravere aliter Chaldæi, aliter Persæ, Indi rursus aliter.

Processit res longius, ut etiam in Deos referrentur animantia unde magnæ ad homines utilitates venere, quales recenset Plinius l. 8. c. 27. & Philo ad præceptum secundum, & Porphyrius De abstinentia 4. Vide de his animalium formis Mosen Maimoniden Ductore dubitantium parte 3. c. 32. & Sallustium de Diis c. 4. Ægyptii, ut loquitur Arnobius, l. 6. mutorum animantium formas causis inservere divinis. Adde locum Philonis, quo mox utemur. Adjuverunt hunc errorem dæmones, hic hujus, ille illius animantis specie se hominibus ostendendo, unde alii δρίομορφοι, alii ταωρόμοςφοι, alii τραγομοςφοι, αλί τραγομοςφοι αλί τραγομος

po

fica

ap

qu

tui

ZEX

qu

fol

Co

CO

bes

à

no/

rii

po

han

[at

ex

bu

ho

no

fig

cu

me

mo

au

De

De

pe

est

THE

lia

Sup

Taaute; Plutarchum Alexandro, Servium ad Virgilium, & adde Gen. 3. 1. de Hirco, Esai. 34. 14. Hâc formà Asimam colebant Samaritani, ut Nergalem Gallinæ sylvestris essigie. De aliis animantium formis vide Iamblicum De mysteriis Ægyptiorum, & Psellum: κονώδη φάτμαπε spectra canina etiam ad Hessodum Proclus nominat. Vide & Athanasium de vità Antonii. De his animalibus multo magis dicendum quod de stellis diximus, cum ad preces surda sint, neque libertate eligendi sint prædita, falso iis

Deorum imponi nomen.

Non potest idem dici de Angelis, qui & intelligere preces possunt, & beneficia ex animi quadam libertate præstare. Hos ergo qui honore prosequitur aliquo, qui etiam aliquid eorum beneficio se sperat consequi, non peccat in hanc legem, sed is demum, qui eis ea tribuit, quæ summo Deo sunt propria. Nam vox Dei in hoc præcepto in fummitatis sensu sumenda est: exempla rem illustrabunt. Non peccarunt, qui Angelos, quoties ipsis conspicui apparuere, venerati sunt procumbendo, ut Josue 5. 14. Quippe cum & Prophetis idem honos exhibitus fit fine peccato, ut ei, qui putabatur Samuel, 1 Sam. 28. 14. Eliæ, 2 Reg. 1. 13. Danaeli, 2. 46. Qui munus & libamina vetat, reverentiæ fignum non vetat, ut ibi notatum ab Josepho Jachiade. Nam quod in Apocalypfi Angelus eum honorem a fe amovet, non inde venit, quod in eo esset quid illiciti, sed Apostolum sibi æquat Angelus, quod ambo Chrifti, jam Angelorum capitis, ministri essent (vide locum Col. 1. 16.18.) & Apostolica legatio ad hominum comparata nullà parte Angelicà esset inferior. Non solent autem collegæ inter se ista submissionis signa usurpare. Origines 8. adverfus Celsum concedit Jeganive veneratione honorari posse

r-

4.

1-

m

å

d

le

1-

la

15

1-

m

1-

fe

15

nt

n-

2-

lis

0,

0-

ur

a-

e-

10

m

05

15,

ri

ca

câ

fe

r-

iri

Te

posse Angelos, si modo repurgetur ejus vocis significatio. Neque peccaturum putem, fiquis Angeli fibi apparentis commendationem apud Deum imploret: quo Maimonides trahit ea quæ apud Jobum leguntur 33. 23. quicum consentit, quod Philo sæpe ayyells mediatores vocat. Sed in utroque hoc diligenter videndum, ne dæmon malus fit, qui sub Angeli specie appareat, quod fieri interdum folere, non Paulus tantum Apostolus nos docet, 2 Cor. 11. 14. Sed & Porphyrius, citatus à Cyrillo contra Julianum, & 2. De abstinentia, ubi hæc habes, ώστερ τωνδιώπες τ άλλων θεών πρόσωπα τ ημετέρας αδελίας δοπλαύεσι, aliorum Deorum velut vultum induti nostrà imprudentià fruuntur: & Iamblicus De mysteriis Ægyptiorum l. 3. c. 32. & l. 4. c. 17. quibus addi potest Arnobii illud 4. advers. Nationes, Si magi haruspicum fratres suis in actionibus memorant antitheos sape obrepere pro veris; esse autem hos quosdam materiis ex crassioribus spiritus, qui Deos se fingunt. Pro talibus autem habendi funt, qui aut à veri Dei cultu homines avocant, aut ei se æquant.

Præter hos multis aliis modis in Angelorum honore peccari potest: Primum si ea illis venerationis signa exhibeantur, quæ consensus gentium Divini cultûs esse propria voluit, puta sacrificium, libamen, sussitus. Vide Jud. 13. 16. & confer eum quem modo dixi Danaelis locum. Deinde si per eos vota aut juramenta saciamus, ab eis ea poscamus quæ à Deo solo, aut in Novo sædere à Deo & Christo ex Dei mandatu, peti debent, qualia sunt, Remissio peccatorum, Spiritus Sanctus, Vita æterna. Id vero est ut recte hic ait Philo, sou didoual avisous, eix din mus rememorique, and din adaption to est inferiorum honos, sed superioris depressio. Pertinet huc & Originis locus adv.

adv. Celfum I. I. Idwidu de tiva reómo ours Parte Isdays ο παντ επαγελλομθυος ειδεναι Κελσες, λεγων αυτές σεθείν αγγέλες, και γοητεία περοπείοθαι, ης ο Μωυσης αυτοίς γεγονει έξηγητής. Πέ οδ τ΄ γεαμμάτων Μωυσέως ευρε τον νομοθετίω ω βαλιδόντα σεβαν αγγελες; λεγετω ο επαγελλοίνος αδε. vay Ta Xextavav & 188 aiw, Videamus autem quomodo calumnietur Judæos is, qui omnia se nosse prædicat Celsus, dicens eos Angelorum effe cultores, & deditos præstigiis, quas à Mose dedicerint. Ubi vero in Mosis libris invenit, illum legum conditorem præcepiße Angelos coli? bot nobis dicat is qui jactat se cuncta nosse & Judworum & Christianorum. Et lib. 5. ubi de Angelorum ministe. rio in precibus offerendis & in beneficiis procurandis differuerat, addit, τετές δη αγγελές δόπο 8 εργε αυτώ μεμαθηκότες καλείν ευρίσκουθυ αυτές Αρά το θείες είναι & Jess en rays ispais none ovolua Confiss sea pais ask oin With westerned of heir the diangulorus & Deportus heir th DES OF GEN X, WESTKUVEN avn T8 DES, Hos Angelos ab operibus que faciunt nominare assueti didicimus eos & Deoi ese, & ita in scripturis vocari; non autem imperari no bis ut eos, qui ministrant Deo, & ad nos Dei beneficis perferunt, pro Deo colamus atque adoremus. Alibi, Ed-Onusido CharaciCoudo Exxerciderras uno TE OES TO 201 σιμα τω γένει ημών. & μθη των οΦειλομθρίω προς Θεον τιμίω τέτοις Σπονέμομου, Laudamus & beatos prædicamus eos, quibus Deus commisit illa, que humano generi sunt utilia; verum debitum Deo honorem ipsis non impendimus.

Angelici Epiphanio inter hæreticos memorantur, sed eorum quale suerit institutum ait se nescire. Maxime credibile est tale suisse, quale est Cabalistarum inter Judæos, probatum quibusdam, improbatum Jos. Albo l. 3. Fundamentorum c. 18. censem illi cum Pythagoricis & Platonicis, quorum sententiam nobis Iamblicus exprimit, per Angelos inferiores superioribus, atque ita per multos gradus sum

mis

mis

ua

ficio

oni

infe

enii

gelo

au

Ne

ditu

quo

LOUTE

eun

Dei

not

T pos

nos

der

tate

non

tale

in I

nift

eo,

3

pof

præ

cati

26.

16. & h

weg

enii

12.

I

mis illis homines commendari debet, & illis dant fua nomina, dant officia, & dispensandorum beneficiorum facultatem. Alios statuuut paredros, alios

oniropompos, ut Irenæus docet.

127

a-

us,

LS,

100

8

te. lis

· w

04,

KÚC TŜ

eos

110-

Cia Eù-

elu

eos,

uti-

u.

ur,

ire.

ali

ro

ent

en-

err

ım.

mis

De his, qui talia de Judaismo in Christianismum nferrent, agere videtur Apostolus Col. 2. 16. Mitius enim de eis loquitur quam ut eos intelligat, qui Angelos aut honoris proprie Divini fignis, aut effetuum mere Divinorum expetitione, Deo æquabant. Neque tamen probat morem nusquam in Lege traditum, nusquam in Evangelio præceptum, nulla ibi quoque habentem exempla. Sic ergo ait, Mydeis viuas καπαβραβούετω, Nemo vobis honorem auferat, nempe eum qui proprius est Christianorum, ut jus habeant Deum invocandi 2/2 78 λόγε per verbum, ut sæpe notat Origenes, apertissime vero 1. 5. & wewwww. προς τω Θεώ, κ αλλω πνὶ δελεύεν με αυτέ, Non avocari nos sinentes ut præter Deum & alteri serviamus, ut ait idem 1. 8. Addit Paulus, αν πεπεινοΦροσύνη, in humilitate. Videtur enim esse quædam animi submissio non audere nisi per tot gradus Deum accedere: at tale revera id non est, cum, ut recte ait Origenes, in Dei honore fatis comprehendatur honos ipfi ministrantium, neque ex usu sit ita weiwaday, & ab eo, quod maxime necessarium est, avocari. Pergit κ Ιρησκεία άγγελων, & cultu Angelorum, ubi κ ut fæpe positum est xal enegymon ad explicationem verborum præcedentium. Opponena cultus vox mediæ est signisicationis, nam & in bonam partem ulurpatur, ut Act. 26. 5. Jac. 1. 27. & in malam, ut Sap. 11. 16. & 14. 16. & eo sensu qui inter utrumque est, ut sac. 1. 26. & hoc loco. Explicat quod coepit Apostolus, à un εώρακεν εμβατεύων, penetrans in ea quæ non vidit: 15 enim est sensus vocis embarrow, ut apparet, 1 Macc. 12.25. & 13.20. & 15.31,40. Nesciunt enim Angelorum,

gelorum, qui non fine causa mitti dicuntur Heb. 1 14. qui ipsis adfint, aut non adfint: nesciunt quid possint, quid valeant: quod latius etiam sequentibus explicat, ein Quois who vin TE voos of ougues auts, fre stra inflatus sensu carnis sua: quo loco ves est cogita tio, ut Rom. 1. 28. & 14 5. Ephel. 4. 17. 1 Tim. 6 5. 2 Tim. 3. 8. Tit. 1. 15. Illud autem ougres carni opponitur patefactioni Divinæ ut Matth. 16. 17. Quæ usurpant nomina Angelorum, in Scripturis nusquam posita, (qualia multa sunt in libro Enochi falsum nomen præferente) quæ munia ipsis attribuunt, quibus verbis quoque modo quemque allo qui, quid à quoque poicere debeant, hæc non accepere à Deo aut ab ipsis Angelis, ut certi esse possint fed ex humanis commentis, quorum disciplina sib placent, seque cæteris præferunt; unde rvaskay Gno Ricorum nomen. Sequitur, vay & xparan this xeparlie, & & may to Tapea Ala T apay & ounder way Ingopy & whom a συμειεαζουθμον αυξει των αυξησιν τε Θεε, & non tenent ca put, ex quo corpus per nexus & conjunctiones submini stratum & constructum crescit in augmentum Dei: Noi tenent se Christo, id est, eo non sunt contenti apu Deum commendatore & purgationis nostræ opifice eum non sufficere, qui tamen est caput & coagulun totius Ecclesiæ: Unde sit ut illi homines, alii alii Angelis se velut mancipando, paulatim & ab Eccle sià, specie majoris scientiæ, se subducant, & inter s dividantur, nimirum per gradus quosdam devolut ad illam είδωλολαπερίαν, quam propter hoc κεκρυμιθρίω vocat Laodicena Synodus.

A Regibus quin ea peti possint, quæ humanæ sum opis, dubitandum non est. Neque vero slexo aut prostrato corpore eos honorare illicitum est, ubi mo talis obtinet: Fecit id Nathan coram Davide 1 Reg 1. 23. Scriptor Vitarum illustrium in Conone. Ne

ceffe

es

M

7110

ig

Eu

of

coye

ro

tu

an

jui

ren

to

Per

lic

ma

fi

bua

dd

ot

ren

d

Bobs

3 q Ide

nfr

icio

lan

dom

. I.

uid bu

fru-

sta-

. 6.

THE

17.

urs

chi

tri

llo

cce.

int

fib

no-

U, 8

CH a

CA

2911-

Vos

pud

fice

lun

cle r k

luti

Spiles

unt

oro

mos Reg

Ne

cess

rese est si in conspettu veneris venerari te Regem, quod mesonuvisiv illi vocant. Græci sæpe pro eo dicunt mesominsten. Livius de Legatis Carthaginiensium, More adorantium (accepto credo ritu ex ea regione ex qua oriundi erant) procubuerunt. A Phoenicibus inteligit vicinis Hebræorum, quorum morem Phoenissis Euripides sic expressit,

Toroneriis έδρας του στο του νόμον σέδεσα, Σ άναζ, τον οίπο τον νόμον σέδεσα, Supplex Te, Rex, venerans genubus Patrio advolvor de more tuis.

ofephus de Davide Saulem regem venerante, acowerny dotor nerwy on wegrams, we ego, veneratur eum ronus cadens, ut moris est. At siqua in gente is getus tantum in re Divina usurpetur, jam eum coam Rege usurpare licitum non erit. Ob id Græci, quibus profterni nifi m facris mos non erat, eo more renerari Perfarum Regem noluere, ut paffim ex hiforiis discimus. Et Christianus apud Sozomenum Persarum Regem veneratus destitit postea, ubi id dioversum interpretando trahi videt. Etiam coram maginibus Imperatorum procumbere non alienum l sua religione arbitrati sunt Christiani: At postquam fuis imaginibus falforum Deorum imagines iddi jusserat Julianus, prudentiores mala quævis potius toleranda duxere, quam ut ibi procumberent: Narrat Gregorius Nazianzenus. Tertullianus d scapulam, Colimus ergo Imperatorem sic quomodo 3 sobis licet, & ipsi expedit, ut hominem à Deo secundum, s quicquid est à Deo consecutum, & solo Deo minorem: Idem adversus Gentes, Temperans majestatem Casaris infra Deum: magis illum commendo Deo, cui soli subicio; subjicio autem, cui non adaquo: & mox. Dicam plane Imperatorem dominum, sed quando non cogor ut dominum Dei vice dicam.

E 2

Hoc

Hoc præceptum, de quo hucusque egimus, & Philo & eum secuti Christiani vocant, to wei povas χίας, de unius imperio; aut etiam καθαίρεσιν ος πολυ Seias, destructionem multitudinis Deorum: Hanc tollere præcipuum Legis propositum esse ait Maimonides non Dei certe, sed hominum causa ut explicet Philo quorum fælicitas in eo sita est, ut ab sensibilibus ad illud insensibile, à rebus aut caducis, aut qua initium habuere, ad illud æternum deducantur. Simul ad fœderandum inter se populum nihil utilius: Φίλτεον ανυσιμώτατον κ δεσμός άλυτος εύνοίας ερωτικής, TE EVOS DES THEM, amatorium vehementissimum & vincu lum insolubile benevolentiæ atque amoris, cultus uniu Dei, ait ille l. r. de Monarchia. Et de fortitudine Αίπον δ όμονοίας το ανώπατον και μέρισον, ή το τε ένος Θά δόξα, αθ ης δία πηγης ηνωτική και Μαλύτω Φιλία κέγρηται τους αλλήλες, Causa concordia & summa & maxima de uno Deo persuasio, à quo velut fonte procedit amicitis firma & insolubilis hominibus inter se.

Præceptum

זענ

עים

+(

ua,

rois

308

χάρ ζηλ

TETE

OUN

imi Simi

deor ພັດພ ipfi Gra mer לא תעשה לך פסל וכר תמונה אשר בשמים ממעל ואשר בארץ מתחרת ואשר במים מתחת לארץ: לא תשתחורה להם ולא תעברם כי אנכי יהוה אלהיך אר קנא פקר עין אבת על כנים על שלשים וער רבעים לשנאי: ועשה חסר לאלפים לאהבי ולשמרי מצותי:

Versio LXX. Intt.

vap-Nu

ere

des ilo

bus

luz

Si

us:

, 1

264-

new

ine

Θω

יוןים,

ma.

tta

um

λον, έδε παντος όμοιωμα, όσα ον τω κρανώ ανω, κ ज्य दे। रम् भूम प्रवेरक, है वज्य दे। τοις ύδαση ύποκάτω τ γης.

5. Où wegskunnors autois, εδε μη λατεεύσος αυτοίς. εγω αρ ειμι Κύριος ο Θεός σχ, Θεός (ηλωτής, διποδίδες αμαρτίας חמדבף שי שלו דבאים, בשב דפודווב א πετάρης γενεάς τοις μισβοί με.

6. Και πιών ελε Φ es χ-Ουλάοτεσι τα προςαγματά με. & custodiunt præcepta mea.

Versio Vulgata.

Υ ποιήσης σταυτώ είδω- 4. N ON facies tibi sculmilitudinem, quæ est in cœlo defuper, & quæ in terra deorfum, nec eorum, quæ funt in aquis sub terra.

> 5. Non adorabis ea neque coles: Ego fum Dominus Deus tuus fortis, zelotes, visitans iniquitatem patrum in filios, in tertiam & quartam generationem corum qui oderunt me.

6. Et faciens miserecordiam λιάδας τοις άραπωσι με, & τοις in millia his qui diligunt me,

Adnotationes ad Præceptum secundum.

4. Υ ποιήσες σεαυτώ είδωλον έδε παντός όμοιωμα, όσα εν τω έρανω άνω, κ όσα ον τη γη κάτω, κ όσα ον τοις ύδατιν υποκάτω & yns, Non facies tibi sculptile, neque omnem smilitudinem, qua est in calo desuper, & qua in terrà deorsum, nec eorum, quæ sunt in aquis sub terra ] Pro udωλον alii Græci interpretes habent γλυπον, & hi iph Deut. 5. In Hebræo 500, origo est 500, quod Græci vertunt, λαζεύειν, πελεκίζειν, γλύφειν. Ipfum nomen quod hic apparet sæpe γλυπον aut γλύμμα, alibi ed whor,

igu

ti

æp

igr

t I fa.

ma

De

eb

un

ola

uc

207 na

ир i

en ber

1

324 XI

duc

an  $\mathbf{A}\mathbf{f}$ 

Du

dra De

um ib.

Mi

ini

van

on

Ta

VOC

είδωλον, άραλμα, εκώνα. Censent autem Hebræi figni. ficari ea quæ eminentibus figuris expressa sunt. Quod autem sequitur, έδε παντός όμοιωμα, neque omnem simi litudinem, videri posset novum esse præceptum, & ita acceptum ab Hebræis Alexandrinis, aut à Philone, qui libro De legatione dicit, un analua, m Eoavor, un reache, Non efficiem, non simulacrum, non piduram: & in libro De legatione, seaping & wha sun βλαβεραί δημικργοί. Pictura & fictura noxia artifices: ὁ Μωυσης τως δοκίμες κ γλαφυράς τιχνάς ζωρεα Dian & and plantomilar on & nat autor moditing endan Moses illas speciosas & magni pretii artes statuarian & picturam ex sua republica exclusit. Sed cum 1, quod Græci per se hic transferunt, absit in Deuterono mio, in Chaldaa vero interpretatione etiam ho loco; eo ivit confenius Hebræorum, ut i hic non novum præceptum inchoet, fed explicationis caula fit additum, ut intelligatur, non omnia sculptilia prohiberi, ut vitem auream, quæ in templo fuit, fed quæ fimilitudinem animantis alicujus referrent

Primi homines iis, quos pro Diis habebant, monumenta excitabant, Arborem, Stipitem, Saxum, Venerem & Bacchum in quadrato lapide cultos do cent Paufanias, Clemens Alexandrinus, Maximus Tyrius. De columnarum ac stipitum usu ad cultum testimonia sunt ex Philone Byblio apud Eusebium cum nulla natura ad Deum propius Homine acce dere crederetur, cæpere, qui putabantur Dii, fing humana effigie, que Boeros dicta, & Semedor, ut notat Clemens Alexandrinus lib. contra Nationes, & ex eo Arnobius, quibuscum in hâc re confentit Maximus Tyrius in ea, quæ de Imaginibus est, dissertatione

At Ægyptiis placuere animantium figuræ,

Omnigenumque Deum monstra & latrator Anubis, nimirum, ut ante diximus, ob fiderum fimilem figura. nı.

lod

mı.

å

hi-

M

7101

Da-

rti-

gar

dot,

tan

100

no-

100

101

ufa ilia

uit,

ent

no-

ım.

do-

nus

um,

ım:

cce

ng.

tat

eo

mus

ne.

5

lem

igurationem, aut naturam fideri congruentem, aut tilitatem eximiam. Eidwor Græcis scriptoribus epe Parua & oftentum aliquod fignificat: sed hoc ignificatu in libris facris non fumitur, fed idem eft. t modo diximus, είδωλον, γλυπίον, εστών. Hieronymus fa. 14. 500 vertit idolum, deinde sculptile, deinde maginem; rurfus idolum, 2 Paral. 33. 19, 22. ut & Deut. 12. 3. alibi fimulacrum. Sic Vitulus ille in Hoeb factus άδωλον Lucæ Act. 7. 41. Qui id venerati unt Paulo ειδωλολάτερα, I Cor. 10. 7. Respondetque plane Græca vox פול שואסאמתפים Hebrææ זורה ורה uo fignificatur cultus à lege alienus: non quod éwhen per se mali aliquid significet, ut quidam existimant, fed quod post Legem nullum erat piorum & isperititioforum evidentius discrimen, quam quod i omnes imagines sculptas haberent, illi non habeent. Itaque non vox voci reddita eft, fed fenfus perspicue satis expressus.

Neque vero imagines tantum faciebant of madificon nultorum Deorum cultores Diis suis, sed & magico ritu existimabant spiritum quendam ætherium in eas deduci imagines: ut in Dialogo Trifmegifti, quisquis andem Ille est, qui id fibi nomen imposuit, cum Asclepio, & apud Mosem Maimoniden multis locis Ductoris dubitantium, & hoc loco apud Abenefdram videre est. Non male de illis Tertullianus lib. De Idololatrià. Rapere ad se dæmonia & omnem spirium immundum per consecrationis obligamentum. Idem ib. De spectaculis, damones ait operari in simulacris. Minutius Felix, Isti impuri spiritus sub statuis & imaimbus consecratis delitescunt. Cyprianus De Idolorum vanitate, Hi ergo spiritus sub statuis atque imaginibus consecratis delitescunt, bi afflatu suo vatum pectora aspirant. Tales fuisse imagines, quæ in Jacobi historia רכנים vocantur, censent Abenesdras, Moses Maimonides, & Kimchius; quanquam vox ipfa videatur effe media & interdum pro Cherubinis sumi, ut Jud. 17. 5. 8 Oseæ 3. 4. Vide mira quæ de imaginibus à Tham muso convocatis scribit idem ille Moses dicti libr parte 3. c. 29. Nec dubitant tradere imagines qual dam locutas: Qualium quoque meminit ille Trifme giftus. Talem icunculam, fi non habuit, habere cred voluit Nero, cujus monitione dicebat se futura pra noscere, ut ex Suetonio discimus. Sic Memnonis statua in Ægypto sonora. Locuta Simulacra Juno nis Monetæ, Fortunæ Muliebris, Silvani, in histo riis & apud Valerium Maximum legimus: memini talium & scriptor Responsionum ad Orthodoxos. E Moses Maimonides parte 3. c. 29. Ductoris dubi tantium duos fibi libros lectos ait de Imaginibus lo quentibus. Et huc pertinet, ni fallor, locus Zach 10. 2. Ob hanc opinionem inclusi spiritus divini Labani illa, quæ modo nominavimus מרפים, vo cantur אלהים Dii Labanis. Dii gentium dicuntur elle aurum & argentum : & passim apud Græcos Latino que scriptores ipsa simulacra Dii dicuntur. Arnobia lib. 6. Quinimo Deos effe sigillaria ipsa censetis, nec pre ter hæc quicquam vim creditis habere Divinam: quo mox explicat, In simulacris prasto sunt atque babitan Dii suis. Hinc ejusdem crediti numinis imagines alia aliis prælatæ, ut Ephesia Dianæ aliis simulacris, b alia ejusmodi. Hæc opinio quia apud Orientis po pulos late jam invaluerat, eaque pravi dæmones a fallendos homines abutebantur, Deus edicto hoc fui omnia sculpta animalis alicujus formam habentia in hibuit. Facilius enim spiritus capacia illa simulaci videbantur ob recessus abditos.

Notandum etiam non tantum Hebræis vetitum et venerationem exhibere verbis sequentibus, sed n facere quidem ulla simulacra permitti Deut. 4. 16

infupe

nfi

De

lud

era

des

qua

Aq

pol

rat

que

loc

inte

**fep** 

tas,

rat

lit

loc

bat

fica

in

que mir

alii

per

bræ

nus

&

pie

gra

rio

etia

Insuper aboleri jubentur Exod. 34. 13. Num. 33. 52. Deut. 7. 5. Cum Pilatus clypeos in Templo fixisset, Judæi non quievere donec tollerentur, quia in iis erant σεσπμα vultus Cæsarum. Et trophæa Herodes cum statuisset, non prius iram populi essigit, quam iis nudatis ostendit nullas ibi latere essigues. Aquila etiam aurea supra portam Templi ab Herode posita, tanquam legi repugnans, dejecta est; ut natrat Josephus lib. 17. Neque vero in Templo tantum, quod Tacito ac Dioni notatum, sed quovis alio in loco habere sculptas animantium imagines Judæis interdictum. Vide, si libet, Mosem de Kotzi in libro De præceptis jubentibus, & negantibus, & Jo-

sephum Belli Judaici, 1. 2.

lia

å

m.

bri

12

ne.

edi

ræ.

ons

no-

(to

int

E

1bi-

lo

ini

VO

eff

10

biu

bre

uo

tan

aliz

, 8

po

s ad

fue

in

acri

n er

l no

16 1pe

Contra hanc legem, quamdiu mansit Legis sanctitas, venire nemini licuit, nisi Deo ipsi Legis conditori, qui fibi ipfi exceptionis potestatem non ademerat. Is suo jure in Templi ipso penetrali locari jusfit Cherubinos, alatas humano effigies vultu, eo in loco quo folus Pontifex Maximus femel anno intrabat, gnarus non inesse illis Divini aliquid, sed significari aut, ut Philo censet, celerrimas Dei actiones in benefaciendo bonis, & in puniendo malos, aut quod Angelorum ad quæcunque vellet paratissimo ministerio Deus uteretur, ut Moses Maimonides, aliique censent. Talis exceptio fuit etiam cum Serpentis imaginem Deus justit erigi. Extraordinario pracepto Serpentis similitudinem induxit, ait Tertullianus De Idololatrià. Quod vero labro æneo Boves & Leones adjecit Salomo, id aut Deo fecit præcipiente, aut si Dei veniam non habuit, initium fuit & gradus quidam ad alia quæ peccavit postea; quæ posterior magis placet Josepho & aliis Hebræis sententia.

Animantium sculptas imagines cum dixi vetitas, etiam Sidera comprehendo, quia motum suum ha-

2012

nul

os i

itu

and

om

ois

ivay

rea

cau

dun

de :

riova

7110

que

cri

deo

mai

pro

eun

act

& n

que

anii

Tal

ffe

aliq

corp

qual

quoc

llu

care

bus

pſâ

qua

bent. Non enim orbes, sed in cœlo liquido moven sidera, vetustissima Hebræorum sententia est, ut no docet Gemara ad initium Geneseos. Figurâ auten siderum aut formam exprimebant singularem stella Solis puta, Lunæ, Saturni, Luciseri, Jovis, (vide Act 7.43.) aut corpus è pluribus stellis conformatum redactumque ab hominibus in speciem Hominis, Fera Serpentis, aliusve animantis. Apparet esse hæc de sculptis deque animantium siguris interdicta ex eo rum genere, quæ naturâ suâ illicita non sunt, sed quæ ad mali alicujus cautionem prohibentur. At talia esse pleraque in Moss lege, per se alia popos, sed opposita directe institutis Ægyptiorum, Phænicum Arabum, quo longius la mali alicujus arcerentur He

bræi, notavit prudenter Maimonides.

Præter autem cautionem quam dixi, est & aliu egregius usus imaginum interdicti, ut eo ipso moneantur homines Deum esse à visu sensibusque no ftris remotissimum. Effugit oculos; cogitatione vifendan est, ait Seneca Nat. quæst. 1. 8. c. 30. Quâ de caus & Antiphanes philosophus dicebat de Deo. 009an mois &x oparay, soevi coixe dichep autiv chuafeir et eixons & Swamy, Oculis non aspicitur, nemini similis est; und nemo eum ex effigie potest cognoscere. Hæc causa legi hujus & à Philone traditur sæpe, ut cum dicit lib De Legatione, τ αύρατον εκιονοχαφείν η Σμαπλάρτον έχ coror, Eum qui inaspicuus est in simulacro aut sictili open ostendere nefas; & ab extraneis scriptoribus non est præterita. Diodorus Siculus de Mose, Azanua & narετκεύαζε, Σία το μη νομίζειν ανθρωπομορφον είναι τ Θεόν Imaginem statuit nullam, ideo quod non crederet Deun homini esse similem. Strabo de eodem, "Eon 28 ches @ C Edidaoner, is con og Dis Opovoier of Algeration Ingross ena Courses x, Boonneaux to Jeion &d' oi Aibues con en d' &d' a Ελλίωες ανθρωπριόρθες τυπέντες, Dixit enim ille docuitque

Decalogi præceptum secundum.

veni

no

ten

llæ

Act.

re-

era,

eo-

fed

ta-

fed

um.

He-

lius

no-

no.

du

us

a).

904

nde

gi lib

87

eri

ef

at-

SON.

um

G

Ká-

N' a

que

1108

on recte facere Egyptios, qui feris aut pecudibus affinularent Deum; ut & Libyas; sed nec Gracos recte, qui os facerent hominibus similes, & quæ sequuntur. citus, Judai mente sola unumque numen intelligunt: proanos qui Deum imagines mortalibus materiis in speciem ominum effingunt. Dion. lib. 36. 80 azahua 80 ev cu auοις ποτε Ιεροσολύμοις εσίον, αρρήτον ή χ αειδή αυτον νομίζοντες way. Nullam effigiem in Hierofolymis habuere, quod Deum rederent ut ineffabilem ita inaspicuum, &c. aufam cur Numa fimulacra de templis fustulerit reddunt Halicarnassensis & Plutarchus, cujus quidem ea de re hæc verba funt, ως έπ όσιον αφομοιώσαι τα βελπονα τοις χειροσιν, ετε εφαπεωθαι Θεε διωατον άλλως η νοησή, quod non sanctum ratus assimulare meliora pejoribus, neque ad Deum accedi aliter posse quam cogitatu. Varro criptum reliquerat Romanos plusquam annos clxx. deos fine fimulacro coluisse, addens, quod si adhuc manfillet, castius dii observarentur, testem etiam proferens sententiæ suæ gentem Judæam, atque ita eum locum concludens, ut diceret, qui prima fimuacra deorum populis posuerunt, eos civitatibus suis & metum demfisse & errorem addidisse. Usum hunc quem indicavimus præcepti hujus non imprudenter animadvertit Augustinus De moribus Eccles. Cath. Tali etiam amore plerumque decipitur, ut aut nihil putet esse msi corpus, aut etiamsi auctoritate commotus fateatur aliquid esse incorporeum, de illo tamen nist per imagines corporeas cogitare non possit, & tale aliquid esse credere, quale fallax corporis sensus infligit. Ad hoc etiam valet quod pracipitur cavendum esse à simulacris. Suppar est llud ejusdem Epist. 49. Et Idola quidem omnia sensu carere quis dubitet? Veruntamen cum his locantur sedibus ut à precantibus atque immolantibus attendantur, psa similitudine animatorum membrorum atque sensuum, quamvis insensata atque exanima, afficiunt insirmos animos,

animos, ut vivere ac spirare videantur, accedente presertim convocatione multitudinis. mox, Cum eis velu præsentibus preces allegant, victimas immolant, vota persolvunt, sic afficiuntur, ut ea sensu carentia putare non audeant. Ipfe Deus, quo longius Judæos ab imaginum sculptarum usu retraheret, ait ab eis, qui ea venerabantur, se assimulari homini, vitulo, aliisque animantibus, aut etiam materiæ unde effigies fingerentur. Vide Efa. 40. 18. & 46. 5, 6. Act. 17. 29 Rom. 1. 23. Justinum Apolog. 2. unde non abit Heracliti illud, Ouosa, ws eins rois douos sextwevoin, mieson ci accoriontes, is Jeois, tois avuxois, Qui ad rei ratione carentes quali ad Deos accedunt, paria faciunt a si domos alloquerentur. Exemplum figuræ cælestis et aftrum Veneris; item aves, Vultur, Accipiter: terrestris, Vitulus, Ichneumon, Ovis, Canis: Aquatica Dagon, Phagrus, Mæotes, Oxyrynthus; de quibus vide Clementem Alexandrinum Oratione ad Gentes. Philo lib. De legatione fic loquitur de Ægyptiis οί κύνας, λύκες, κ λέοιτως, κ κροκοθείλες, κ άλλα ωλείου Ineia, È Evudea, nai xecoaja, i Anva Jeorga asouvres, Qui canes, lupos, leones, crocodilos aliasque feras, & terrestria aquatica, volucria animantium Deos faciunt.

Dicuntur autem Hebræis aquæ esse wædtæ i gis, sub terrå, quia cum natura sua aquæ leviores sint terra, & vi materiæ debuissent supernatare terris. Deus in usum animantium hominisque maxime, in excavavit alveos mari, circumposuitque montes, & rupes & littora eminentia, ut aquæ iis continerentus, ac sic unum cum terra globum facerent: Quod notatum Judæ Levitæ ad Psalm. 106. 6. sed & ante eum Straboni: estque id indicium veteris sapientiæ non

spernendum.

Quid ergo dicemus de Picturis aut formis inciss animantium, vetitæ sint necne? Hoc certe loco, u

jam

an

din

fui

ora

Sui

ur

ite

Qu

qua

Scc

me

tan

tal

nu

bu

7017

riâ

Sca

ad

gib

hal

Im pai

qu. ufi

tul

qui

Ch

ait

mo

tul

cet

bra.

elu

per.

non agi-

eas

que fin-

29, abit

OLTI,

res

t as

s et

ter-

bus

en-

tils,

Qui

ria

2 3

fint rris,

, 141

tur,

no.

non

cifis

ut

am ex Deuteronomio & Chaldæo interprete oftenlimus, credam de iis non agi. Nec omnes picturas fuisse vetitas argumento fint Vexilla Hebræorum præferentia Hominem, Taurum, Leonem, Aquilam. Sunt tamen quædam vetitæ, sed aliis locis; nimirum omnes illæ quibus idololatræ ad cultum fuum ntebantur, Lev. 24. 1. & Num. 33. 52. in Hebræo. Duibus accenfendas putem illas figuras incifas per quas adhibitis etiam verbis magicis arceri hoftes, Scorpiones, Leones, Serpentes credebantur, quarum meminit Maimonides parte 3. c. 37. Ductoris dubiantium: quam opinionem fecuti Græci dixere opera alia ππλετμένα aut πλέτμαπα, ut Scriptor Responsionum ad Orthodoxos inter opera Justini: unde Arabum corrupta vox Talisman: alii guixea dixere, aut าเหมือนตั้ง , ut Tatianus, Multa eorum mentio in historià Constantinopolitanà. Vide & quæ de iis habet Scaliger in Posthumis ex Cosmographo Arabe. Ut ad Christianos veniam, illi nec aliis Hebræorum legibus  $\tilde{\tau}$  in had obligatos se credidere, nec illà de non habendis formis sculptilibus animantium. Imperatorum & Virorum eruditorum tales imagines passim exstitere. Incisis vero aut pictis figuris, ut quæ nec Hebræis fine discrimine interdictæ erant, un funt etiam liberius, ut nos docet memorata Tertulliano figura Paftoris in calice. Imo ne Christi quidem figurà abstentum, postquam Imperatores Christiani fuere,

Christus purpureum gemmanti textus in auro Signabat labarum, clypeorum insignia Christus Scripserat, ardebat summis crux addita cristis.

ait Prudentus lib. 1. contra Symmachum: qui & in monumentis Martyrum expressam eorum quæ pertulerant imaginem fuisse in passione Cassiani nos docet. In Ecclesias tamen diu nec picturas admissa ex Eliberino

Ге

Lu

vere

mi

ue túe

ma

de

hic

31.

ho

op Te

gel

weg

est

Sic

हैं। हें-डिनेडि

cat

Ma

ar

ro

TO S

De

Des

hif

n

que

hoi

d

a

500

Eliberino Canone & decantato illo Epiphanii facto apparet. Imagines exstantes serius etiam in Ecclesias admissa, nec sine multorum renisu, non qual lege vetitæ, sed quia errori ansam dare existimabantur: quæ ratio manente adhuc paganismo non levis momenti erat.

habuit Deus Israelis populo consulere adversus pravas ejus seculi sententias, & mores in id tempus quo victuri erant in societate popularium, sed in longum prospiciens, adhibere cautiones voluit etiam illis Hebræorum, qui extra suum populum erant peregrimaturi. Namque ibi, cum impedire non possunt quo minus exstarent sculptæ animantium aut astrorum imagines, remedium aliud adhibendum eis suit, ne pravæ opinionis ac instituti ad eos contagium perveniret: id autem melius sieri non potuit, quam si prohiberentur gestus cum iis habere com-

munes, quibus error ille nutriebatur.

Où שפסעשייסיל in Hebræo est חשתחות Vox Hebræa החש fatis est generalis: neque vero animi actum defignat, fed corporis; five is fiat caput inclinando, five inclinando totum corpus, five curvandis genibus, five subsidendo in poplites, sive, qui maximus est honos, procumbendo. Græci interpretes per regoziwen hanc vocem solent vertere, non fine causa. Nam ficut apud Orientis populos veneratio oftendebatur variis flectendi corporis formis, ita apud Græcos manum ad os admovendo, quod propric est wegozuwen, à xuw, & inde xumen quod est ofculor. Nec aliud fignificat Latinum adorare, non ab orare, i. precari, factum, ut imperiti homines existimant, sed ab eo quod manus admoveatur ori. In Glossis, adorat, weorxwei. Alibi, weorxwings, adoratio, adveneratio. Manum ori admovere dixerunt Plinius, TertulDecalogi præceptum secundum. 47
Tertullianus, Apuleius, Φιλησεμ δεξιάν, manum osculari, Lucianus ωξι θυσιών. Idem ωξι δρχήσεως libro, κύσες χείρα, manum osculans. Idem in Demosthenis encomio aperte quod dixerat osculari manum, mox dixit ωροσαμιών. Eustathius ad 5. Od. ωροσαμιών ωξιά το κύρι, ο εξι φιλέν, ab osculando. Quod in epigrammate veteri est,

ato

cle.

uafi

an-

evis

atis

ora-

quo

On-

lam

ant

006

aut

eis

ita-

uit,

oin-

7ox

imi

in-

ur-

qui

ore-

fine

tio

1ta

ro-

Cu-

ab

fti-

In

tto,

ius,

tul-

Ingressus scenam populum saltator adorat, dem ett apud Phoedrum, jactat basia tibicen. Mos hic venerationis quam fit antiquus ex Jobo apparet 1. 26. Sed quod in plerisque vocibus evenit, ut non maneant in fensu originis suæ, quinimo ut adoptivus fensus prævaleat, idem huic Græcæ voci resonuer accidit: coepit enim usurpari de quovis gestu reverentiam quandam testante. Itaque id quod resonues adorare dixit Matthæi interpres 8. 2. idem est moein In to wegowny, procedere in faciem, Luca 5.12. bic quod apud eundem Matthæi interpretem est resouwer adorare, 9. 18. id Marcus dixit, Timer wegs no moas, procidere ad pedes, 5.22. Interdum apertioris fignificatûs causa alterum altero addito explicatur: ut mecovies weorexuryour, procedentes adoraverunt, Matth. 2. II. Ear merar wegoningous us, si cadens adoaverus me, Matth. 4. 9. πεσών οπί της ποας ως σεκύνησεν, procidens ad pedes ejus adoravit, Act. 10.25. mow oni πεόσωπον πεοσχιμήση τω Θεω, cadens in faciem adorabit Deum, 1 Cor. 14. 25. Chrysostomus ad Ephes. 5. resonuely exponit per κάμπον εαυτον se flectere. Sic in historia honorati ab Jacobo Esavi, ubi est in Hebræo ישחות, Josephus & Græci ponunt תפניספת Josephus . Idemque faciunt in historia umbræ Samuelis, quam honore afficiebat Saul. Atque inde factum, rê externâ d internam relata, ut interdum sed rarius animi actum ea vox fignificaret, ut voces Juria facrificium, προσφορά oblatio, aliæque fimiles. Vide Joh, Evang. 4.23.

Hoc

No

ne

ia

uı

nt

SVI

ver hit

ma

in

hall ha

TELL

160

xe

fan ea

etij mo

gui den

ple

ver

tho

neg

Hoc vero loco haud dubie fignificatur omnis actus quo honos habitus demonstrari folet. Sicut enim alibi vetantur Hebræi nomina usurpare Deorum falforum, Exod. 23. 13. ita enim imaginibus ullum fignum honoris, quocunque tandem animo id fieret, exhibere prohibentur, ut notat Moses de Cotzi præ. cepto vetante 19. quæ omnes sunt πεοφυλακού του. tiones contra των πολυθείαν Deorum multitudinem. Idem autem valent hæ locutiones imagini se flectere, aut flectere se coram imagine. Itaque quod Matth. 4. 9. est προσκειώησης μοι, adoraveris me, id Lucas dixit 4.7. προσκιμήσης ενώπιον με, adoraveris coram me. Sic quod per dativum exprimitur Jer. 22. 9. id per לפני ram enuntiatur 2 Par. 25. 14. & per by, quod idem valet, Lev. 26. 1. Et quod in dativo est 1 Reg. 19.18 & Rom. 11. 4. id Latina interpretatio explicat per

præpositionem coram.

Cæterum hoc præcepto de non flectendo apud imagines corpore, cum constituti sit juris, alienige nas quantumvis pios, ut Nahamanem, negant obligatos fuisse Hebræi. Neque vero indistincte se es obligari credidere Christiani veteres, sed tantum quatenus in testimonio habiti honoris apud imaginem inerat falsi numinis veneratio, quæ per se & omni modo mala est: quod intelligi potest ex loa Jobi modo nobis indicato, ex loco Act. 10. 25. es ea historia quam de Nazianzeno modo prompsimus In precationum vero locis an rectum effet in hono rem aut Christi aut Sanctorum coram eorum imaginibus flectere corpora, quod genun ส poonungow, 1. fignum amoris & reverentiæ erga viros sanctimonia eminente, Græci vocant, disputatum diu, nec fine seditionibus in Oriente. Germaniæ & Galliæ diu visum id malo, aut mali specie non carere, ut ex Francosurtenfi, & Parisiensi Synodis, quæ Caroli magni li berorumque Decalogi præceptum secundum.

us

ım

ım

ım

et,

æ.

au.

em

aut

. 9.

. 7.

100

CO-

lem

.18.

per

pud

ige.

bli

e0

tum

agi-

e &

OCO

. ei

nus

ono

agi-

72117

ntes,

onl-

n id

fur-

i li-

49

erorumque ejus temporibus habitæ funt, apparet. Notandum tamen, in illis Synodis tractatos inclenentius Græcos, quod Occidentales Episcopi senteniam Græcorum expressam in Nicæna Synodo seunda in duriorem partem, quam ipsa per se erat, nterpretarentur, decepti scilicet Actis Nicana illius synodi in Latinum sermonem adeo non fideliter versis, ut interdum sensum Græco contrarium exhiberent, quod cum alibi observari potest, tum vel maxime in iis quæ de imaginibus dixerat Constaninus Constantiæ Cypri Episcopus. Nam Græca sic nabent Actione Synodi tertia, Kurgurin & dominants Trismoms Kayserraias of Kumps arms or underica and A-वित्री का में में प्राप्त वेषया प्राप्त प्रविश्व प्रविश्व में वेष के वेष का रेज़ πεμθέντα τους Ταρασιών τ αγεωτατών αρχεπιστώπου κ δίκο-Numer margiapolle & is with megopologymerros ops of the τως εύρων, καγώ άναξι Τέπις σωπήριμε, Ε δμόθρων γίομαι, δεχούδο ε απταζομο πιμηπιώς τας αγιας και perhas emovas. Kay the nata hateean topophing with til சாழக்கம் இது வேற்கார் Tead வ்வகாயாம். Kaj கல முத்தாம் Porsines win defatornes of arious newforthings of discontings έκκλησιας έκχωείζω, κ τω αναθέμαπ τωσδάλλω, Ε τη used Tur Develous the cromoner & ownatiche on growing κρισού του άληθην Θεθ ήμων σβαπέμπω, Constantinus fanctissimus Episcopus Constantia Cypri urbis dixit; cum ea scripta que ex Oriente missa sunt ad Tarasium san-Hiffimum Archiepiscopum & universalem Patriarcham, & modo sunt lecta, videam nihil differre à formula sides quam ille antehac professus est, ego quoque indignus eifdem consentio & concors sum, suscipiens & cum honore amplectens sanctas & venerabiles imagines: Adorationem vero Latriæ foli supersubstantiali ac vivifica Trinitati defero. Quique non sic sentiunt ac docent ab Ecclesia Catholica excludo & anathemati subjicio, & parti eorum qui negant Christi veri Dei nostri in carne & corporalem adventum

nult

lie xif

wf

0

ui

noc

es nag

nos

ut

ene

er

202

req Sevie Chr

p

fal

erv

erc

is,

on

ept

tqu

ut

icia

Hæ

um

inte

oqu

Viri

ventum accenseo. Ea autem sensu plane inverso fe recitantur in Capitulari Caroli Magni Imp. de non adorandis imaginibus, 1. 3. c. 17. Quam præcipitanta &, ut ita dixerim, insipienter Constantinus Constantia Cy. pri Episcopus, cæteris consentientibus, se suscepturum & amplexurum honorabiliter imagines dixerit, & servitiun adorationis quod consubstantiali & vivificatrici Trinitan debetur iis fe redditurum garrierit, non eft plurimum no stra disputatione discutiendum: quoniam omnibus qui hu vel legunt vel audiunt liquido patet, illum non modici eroris voraginibus immer jum, quippe qui servitium soli de bitum Creatori exhibere se fatetur creaturis, &, dum o pit favere picturis, reluctatur cunctis facris Scripturi Quis ergo unquam sani capitis talem absurditatem vi dixerit, vel dicenti consenserit, ut in tanto honore habes tur picturarum varietas, quanto sancta vivificatrix 8 omnium creatrix Trinitas, & tale impendatur servitim pictura, quale exhibetur Domino totius creatura? aut qui illum talia nauseantem potius quam loquentem pateretur quoniam quidem perversum est ut quibuslibet rebus inferfatis tale impendatur servitium adorationis, quale Da Omnipotenti, cui non est similis, cui per Solomonem dia tur, Domine, non est tibi similis, in coelo sursum nec in terrà deorsum; Cum qua ergo fronte, ut de cateris taceam, hoc unum comma Divina legis audit, Dominum Deum tuum adorabis, & illi foli fervies, qui hu spreto non solum creaturis servit, sed earum servitium servitio Dei aquiparare contendit? Stet namque Episco pus in Ecclesia, & legat, Dominum Deum tuum ade rabis, & illi foli fervies, & mox ut in conventu sederil dicat, suscipio & amplector bonorabiliter sanctas & venrandas imagines, & illis servituum adorationis quod consubstantiali & vivificatrici Trinitati debetur impenda Periculum non omnino abelle jam suo tempore notavit Augustinus, ubi de Christianis loquens ait, noti multos

## Decalogi præceptum secundum.

nultos esse sepulçrorum & picturarum adoratores. Holie Græci picturas, quod in iis minus periculi esse xistiment, simulacris sculptis præferunt, ut & Ayssini: Armenii utroque abstinere solebant.

oids un harquires auns, neque coles] Si honorem ui hominibus eminentibus præstari solebat, nullo nodo, non jam dicam imaginibus, sed apud imagies exhiberi hac lege non permiserat Deus; multo nagis vetandum censuit apud imagines ea sieri, quæ nos gentium propria secerat Divini numinis veri,

ut crediti talis, honori.

fic

100

iter

Cy.

tun

tan

he he

er.

de-

Ch-

urii.

vel bea-

x

2200

quu

tur:

De

dici-

Do-

i hu

tium

ado-

derit

con-

nao.

no-

ultos

עכר, quod hic est in Hebræo, vox quidem est eneralis, quæ quoties enuntiatur, wes n, cum restione ad aliquid, verti à Græcis solet non minus er d'exeven quam per largeven, interdum & per 14upeiv. Sed quia ubi de rebus Divinis fermo est, requentius iidem interpretes usurpant verbum haesver, unde illud natum est discrimen quod Latini Christiani magis quam Græci usurpant. Alioqui, proprietas spectetur, non plus est in voce hangever nam in voce describe, ut apparet expensis locis, fal. 2. 11. 1 Theff. 1. 9. in quibus locus est de Never ervire, quod Heb. 9. 1, 6, 9, 14. eft hargeveiv. ero ubi de rebus Divinis, five veris, five ita putais, agitur, עבר apud Hebræos, & inde deductum omen עברה, folet fignificare illa quæ proprie reeptissimo more per Orientem, qui & per Græciam tque inde latius manavit, in Divini numinis veri ut crediti honore usurpari solebant, id est, sacriicia, libamina, suffitus. De suffitu vide 2 Reg. 18.4. læc enim funt quæ quoties non in veri Dei culum adhibentur Hebræi vocant עברה זרה, quod, ut inte diximus, είδωλολαπείαν vertunt Judæi Græce oquentes, & eos secuti tum Apostolici Viri, ob eam quam modo indicavimus caufam. Eft

G 2

autem

autem in Apostolico sensu idololatria, ut cum Ter tulliano loquar, quicquid ultra humani bonoris modu ad instar Divine sublimitatis attollitur. Ideo aute & ritus de quibus locuti jam fumus, & flectio omni apud imagines prohibentur Hebræis, quia præm ptum de confringendis imaginibus in terris, qu ditionis ipforum non erant, locum non habebat, Hebræorum Doctores recte explicant. Videri po test Moses de Cotzi Præcepto jubente 14. quicu convenit illud Concilii Eliberini 1. Canone 60. quis idola fregerit, & ibidem fuerit occisus, quatenus Evangelio scriptum non est, neque invenitur sub Aposto unquam factum, placuit in numero eum non recipi ma tyrum. Chryfoft. circa finem cap. 6. prioris ad Co rinthios de tribus adolescentibus in Danielis histo ria memoratis loquens, En nansparlar & engra m ανδρείον τοι έτον είναι χρη σωθρονα κ θπικική κ μάλισα ον π zivovois, neque destruxerunt imaginem. Virum enim tale gni vere sit fortis decet ese & modestum & lenem, pre sertim in periculis. Augustinus locum Deut. 7. 5. et plicans, Cum acceperitis, inquit, potestatem, hac facili Ubi non est nobis data potestas, non facimus. Ubi dat est, non prætermittimus. Multi pagani habent abomins tiones istas in fundis suis: nunquid accedimus & co fringimus? Prius enim ut idola in eorum cordibus con fringamus. Quando & Christiani facti sunt ipsi, aut i vitant nos ad tam bonum opus, aut præveniunt m Idem sensit Africana Synodus sub Honorio & jun ore Theodofio, quæ Imperatores orat ut Idoloru per Africam reliquiæ tollantur.

Eyà γάρ εἰμι Κύρι ο Θεός σε, Θεὸς ζηλωτής, ego enin fum Dominus Deus tuus fortis, zelotes, ] Hæc clausul non ad secundum tantum præceptum sed & ad pri mum pertinet, & quidem principaliter; ad secun dum quatenus primo inservit. Illud κύρι hic, u

plerum

ple

ter

me

ut

tat

TP fæ

on

ad de

ut

in

fte

qu

ha

tic

26

re

T

ge

Ve Gil

m

re

Ai

qu li: Ter

lter

mni

æa

qu

at,

Cu

. 8

215

ftel

ma

Co

701 7

ales

pre

ex

a Cate

date

11714

CON

t in

uni

ru

ful

pri

un

um

plerumque est pro Hebræ יהוה. פּנּיּה שּצּ est pro אַרְהִידְיּ, i. qui in te summum jus imperiumque habeo. Alterum פּנֹיּה est pro אַל quod validum, fortem, potentem significat; apposite, quia vindictæ sequitur mentio. אַרְאַ אַרְאַרָּאַ קְנַאּ אַרְאַרָאַ קְנָאּ אַרְאַרָּאָרָאַ קְנָאּ אַרְאַרָּאָרָאָ proprie est æmuli impatiens, ut apparet in lege de marito Zelotypo, Num. 5.

Aπodides anagras πατερών οπι τέχνα, vifitans imquitatem patrum in filios, Pro Donoloss in Hebræo est app, quod sensu vindicandi solet accipi, & ob id sæpissime verti Græce per endræn. Non autem de omnibus peccatis hic agitur, fed de peccato quod admittitur circa falfa numina: id enim & præcedentia & sequentia oftendunt. Hoc ergo peccatum, ut contra suam commissum Majestatem, Deus non in iplis tantum qui admilere vindicat, fed & in posteris, nempe tradendo illos in miseram servitutem; quod iple jure dominii, quod in omnes homines habet, facere fine ullà injustitià potest. Interpretationis hujus auctoritatem nobis præstat locus Lev. 26. 39. ubi futurum dicitur ut posteri in peccatis parentum tabescant in terrâ hostili. Vide exemplum Thren. 5. 6.

Ews τείτης κ πτάρτης γρεας, in tertiam & quartam generationem] Ad abnepotes usque. Est autem proverbialis locutio. Etiam Plato είς πτάρτω γρεαν διαειδάζει των πμωρίαν Sic dicunt Poetæ,

Καὶ παίδες παίδων, κὶ τοὶ μετόπιδε γένωνται. Et nati natorum, & qui nascentur ab illis.

Tois μισθοί με, eorum qui oderunt me ] Quia proprie malum quidem est etiam posterorum, sed pæna parentum. Chrysostomus Hom. 29. ad Gen. 9. & λυπθου μάλλον επίσα κόλασις η σεν εξ εαυτών κακα πάοχοντας δι αυτες όραν, Nulla pæna plus adfert doloris quam si quis ex se natos sui causa in malis esse videat. Tertullianus, Duritia populi ad talia remedia compulerat, ut

vel posteritati sua prospicientes legi Divina obedirem. Deum autem odisse in sacris literis peculiariter illi dicuntur qui falsos Deos colunt; ita ut neget Maimonides alio sensu id loquendi genus reperiri.

6. Καὶ πιῶν ἔλε εἰς κλιάδας, & faciens misericordiam in millia] του est benigne facere. Non dixit ad mille usque sed ad millia, ostendens quanto sit in benefaciendo Deus quam in puniendo largior. Hoc est quod significant Hebræi cum aiunt Michaelem una ala volare, Gabrielem duabus. Confer Ps. 103. 17.

Tois ἀραπῶσί με, his qui diligunt me] In his qui me

colunt, & ob id vocantur מירים pii.

και τῶς Φυλάσσεσι τὰ τους τέγματὰ με, & custodium pracepta mea] Qui attenti sunt ad observanda omnia præcepta, sed illa præcipue quæ ad arcendas pravas superstitiones pertinent. Hi vocantur συρτί.

Præceptum

הוה

016

10 0

in fcii no eo No tat bra mi

He

pe vo 6, 10 pr

## Præceptum tertium.

TEXTUS HEBRÆUS.

לא תשא את שם יהוה אלהיך לשוא כי לא ינקה יהוח את אשר ישא את שמו לשוא:

Versio LXX. Intt.

li

n

o r.

e-

of.

ne

nt 12

ım

Kueis & Ois os Jan

ματιμώ & γδ μη καθαείση Κύοι Ο ο Θεός σε τ λαμβάνοντα न ग्रंग्य कार जिले प्रवास्थ्य.

Versio Vulgata.

T λήψη το ονομα τε 7 NON affirmes nomen Domini Dei mi in va Domini Dei tui in vanum, nec enim habebit insontem Dominus eum, qui allumplerit nomen Domini Dei fui

Adnotationes ad Praceptum tertium.

Ir Anth to ovoma & Kueis & Ois os, Non assumes nomen Domini Dei tui ] Heb. Non feres, nempe in ore tuo; quod idem est cum illo, non sumes, in os fcilicet. Etiam hic pro Kugis est non quod illud nomen specialiter & solum hic designetur, sed quod eo optime intelligi detur Dei tremenda majestas. Notandum obiter mutari hic locutionem. Nam ufitata oratio fuisset nomen meum: sed frequens hoc Hebræis, ut pro pronomine ponant nomen. Vide similem transitionem Exod. 23. 18, 19. Talis & Gen. 2. 20. & 4. 3. & 19. 24. Exod. 24. 1,2. Num. 10.29. Pfal. 82. 1. 1 Sam. 12. 1. Zach. 1. 16. Luc. 3. 19.

Επι μαπιμω, in vanum ] Aquila non male eis eixi, Hebraice לשוא. Hanc vocem vertere Græci folent per ματαγον, ματαγότητα, μάτλω, κενόν fæpe etiam per vocem Jeudss, ut Deut. 5. 20. Ezech. 12. 24. & 13. 6, 7, 8, 9, 23. Ofex 10. 4. & 12. 11. Jonæ 2. 8. Zach. 10. 2. Et sane pro eodem solere sumi איוא, quod proprie sonat vanum, & קשק, quod proprie sonat

mendasium,

mendacium, ostendit præceptum nonum, ubi in Exodo eft שקר, in Deuteronomio שיתר, pro quo Graci utroque loco posuere paprocias Josq. Philo in hujus loci explicatione, cum & ipse dixisset, un day Caver ovoua Oss Pri maraju, non sumendum nomen Dei in vanum, explicat, mapries 3 nahen der Veude Giar, de σιώπατον, Deum enim testem advocare ad mendacium, ru summe impia. Nec aliter hic explicat Abenesdra Sic Exodi 23.1. pro NW, quod eft in Hebrao, Hie rofolymitanus interpres habet השקר, ubi Graci in terpretes ponunt aren parajar. Sic & in Pfal. 12,2 ירברין, Græce μάπιμα ελάλησεν έκαςος, i. mentih funt: sequitur enim xein dons, labia dolosa. Zach וס. ב. חלמות השוא fomnia falfa, Græci vertunt on mua Josh. Sic & Pf. 24. 4. in descriptione ejus, qui in montem Domini esset ascensurus, cum dixisse שוא לשוא לשוא לפשו באם בא כאב לשוא לשוא נפשו לעוא לשוא נפשו auts, qui non accepit in vano animam fuam, ( respicitu formula jurisjurandi, ita vivam) id iplum explica hoc modo ולא נשבע למרמה בשני אולא נשבע למרמה האל אני איני אולא נשבע למרמה juravit in dolo proximo suo. Hieronymus etiam He bræum wie sæpe vertit voce mendacis. Omnim fensum horum verborum compendio expressum ha bemus Matth. 5. 33. nec dubito quin Christus hay ipla legis verba usurpaverit, ubi Syrus posuit Abono W. i. non mentieris in jurejurando tu Illud tantum notandum, non hic proprie agi de testi monio, qua de re præceptum nonum sequetur, sel de juramento promissorio; quod ostendunt sequen tia apud Matthæum, sondwords ? To Kupiw con opuss to reddes autem Domino puramenta tua, desumpta ex Num 30. 2. & illa Philonis, i legois, einem ar mes in Tropper, quid dicas, dicam perjure. Proprie autem, u Chrysippo notatum, Prognew est Irritum facere qui juraveru, non stare jurato. Oftendit Philo gravitaten criminis

gent

crin

tura

PEÓT

red

nom

non

Helio

hom

era

voud

onte

ui f

Heb

ces 1

quaf

ut ju

caso

non

tenuc

quo

in S

Ot

Apu

ų.

4. 排

e.

2. 拉上 回信

le.

12-

III.

19

nis

criminis, quod qui id faciat, aut Deum non credat curare res humanas, (πηγή ή πάντων, ait, άδικημάτων θεότης, Fons omnis injustitiæ Dei abnegatio) aut si id credit, minoris eum faciat quam quemvis probum nominem, quem fallere volens in societatem falsinon auderet vocare. Addit Abenesdra, in cæteris delictis spectari commodi aliquid quo abripiantur nomines, hic vero commodum sæpe esse nullum: cætera crimina non semper committi posse, hoc semper.

ού ηδ μη καθαείτη ο Κύει ο Θεός τε τ λαμδάνοντα το roua Kueis & Θεέ σε οπι ματοίω, Nec enim habebit inontem Dominus eum qui affumpserit nomen Domini Dei ui frustra Græco more bina negatio, quæ una in Hebræo. Vox ינקרה eft in Hiphil, cujus generis votes sæpe significant non facere talem, sed tractare quafi talem. Sic dicitur non tantum הצריק tractare ut justum, sed & הרשיע tractare ut impium: ita hic radaeizer est tanquam insontem transire. Sensus est, non eum relinquet impunitum, (quæ est dirorgs extenuatio, qualis Matt. 12. 32. & alibi sæpe) pro eo quod diceretur, Gravissime puniet. Vide exemplum in Sedecià, & quæ de eo dicit Ezechiel 17. Hoc & gentibus creditum, severe à Deo vindicari ne Trupmuara perjuria. Hefiodus,

Όρχον 9' ος δη σιλείςον Επιχρονίας ανθρώπας
Πημαίνη, ότι κεν τις εκών επιορχον ομόσση.

Et Juramentum, clades mortalibus unde
Adveniunt, quoties fallaci pectore jurant.

Apud Herodotum hoe oraculum refertur,

Αλλ΄ όραν παίς έςτη ἀνώνυμος, κδ΄ έπι χείρες Οὐδε πόδες· αραιπνώς ή μετέρχε) εἰσόκε πάσαν Συμμάρ ας ὀλέση γνείω κὸ οἶκον ἀπαντα.

At Juramento quadam est sine nomine proles, Trunca manus & trunca pedes; tamen impete magno Advenit, atque omnem vastat stirpemque domumque.

H Tibullus,

Tibullus,

Ab miser! Et si quis primo perjuria celat, Sera tamen tacitis pana venit pedibus.

Merito sane. Est enim juramentum affirmatio rela giofa, ut Cicero; μαρτυρία Θεκ επί πράγματος αμφιτές TENDES, testimonium Dei de re dubitata, ut Philo lo quitur: Clementi Alexandrino, έμελοχία μξ στος ω Saλή νεως θείας, affirmatio affumpto Deo; Dionysio Halicarnassensi, madriga misis, fides ultima; Procopia ύςτατον Ε έχυρώτατον πίςτως ένεχυρον, ultimum ac certissimum fidei pignus. Quare etiam ubi excusatio speciosa al ferri poterat, veteres omnino religionis suæ duxen quæ jurati promiserant implere. Vide Jud. 21.1. 1 Sam. 14. 24, 26, 27, 39. Jos. 9. 15, 19, 20. 2 Sam 21. 2, 6, 7, 8. Pfal. 15. 4. Ideo autem Deus falla deos colentibus, aut nomen suum perjurio violan tibus, pœnas à se minatur, ut norint quia talia com mittunt, etiamsi homines aut ignorent aut vindi care negligant, Deum se non effugituros vindicem.

Præceptum

שיר

שר

וחוד

7

יום

:1

8.

σιή

TOIT

20

Bàs Mil TG

तह प्रश्न देश व कृत र भूग रह

Sópe

## Præceptum quartum.

TEXTUS HEBRÆUS.

זכור את יום השבת לקרשו: ששת ימים תעבר ועשית כל מלאכתך: ויום השביעי שבת ליהוה אלהיך לא תעשח כר מלאכה אתרה ובנך וכתך עברך ואמתך ובהמתך וגרך אשר בשעריך: כי ששת ימים עשרה יהוה אר חשמים ואת הארץ את הים ואת כל אשר כם וינח כיום השביעי על כן ברך יהוה את יום השבת ויקר ויקרשהו:

Versio LXX. Intt.

Gάτων αγιάζειν αυτήν.

reli.

56

loreon.

yfio

Pio,

nun af-

xere

1.1. am

lfor

lan

om

ndi-

m.

um

9. Es nuevas Epya, xui नाम्नु जायाम्य म्य ६००० ए४.

10. דון או אובףם דון בלסיפון, roinods on owen man Epyon ou, χό ψός σε, και ή θυράτηρ σε, ה מוז דצ, א, א אמעל ודאא סצ, ס Bes 58, & To im Cupion 58, x, חשני אדיוייי שני אני שני שני אני פול intra portas tuas. τ 🖫 ο παροικών έν σοί.

II. Er 20 & nuepaus emin-TE KUELG TOV SPAVOV X, THY YAV, एक रमेर रियोवक्य में मर्यश्या ग्रं CV autois, x xateravos Ty nue-לסעות א אומספע מטדיוע.

Versio Vulgata.

8. M Nhothly Theepay Tout- 8. MEmento ut diem fabbathi fanctifices.

> 9. Sex diebus operaberis, & facies omnia opera tua.

10. Septimo autem die fab-விகோமைய் சம் செல் சக. க bathum Domini Dei tui est: non facies omne opus in eo tu & filius tuus & filia tua, fervus tuus & ancilla tua, jumentum tuum & advena qui

11. Sex enim diebus fecit Dominus cœlum & terram & mare, & omnia quæ in eis funt, & requievit in die septimo: ρα τη εδδόμη. 21α τητο ευλό- ideirco benedixit Dominus mos xues o min nipe con min el- diei fabbathi, & fanctificavit eum.

alic

per

dit

Eu

dic

tio

obi

om

in

cœ

bat

po

yaı

xai

Sun

tre.

Cl

Eop

σεω

qui

cal

The

Sa

ter

cle

jej

D

qu

man

8. M Νήθηπ την ημέραν τ΄ σωββάτων, Memento diem sabbati ] In Deuteronomio, Φύλαζαι την ημέρα των σωββάτων, observa diem sabbati. Similis in Hebreo differentia: hoc loco τις, in Deuteronomio τις Μοδες exposuit quid vox Memento significet, nempe Attende sabbato. Sic 2 Pet. 3. 17. 1 Joh. 5. 21. itaque sæpe vertitur per vocem πεσσέχεν addito dandi casu, ut Gen. 24. 6. Exod. 10. 28. & 23. 21. & 34. 12. Deut. 4.9. & 6.12. & 8.11. & 12.13, 19. & 15.9. & 24.8

Ayra( autiv, ut sanctifices eum ] In hoc ut eum fancte colas. Id fit lætå grataque recordatione Mundi à Deo conditi. Verissima enim sententia est R Judæ Barbefalhelis & R. Ephraimi in Keli Jacar, aliud hic, aliud sequentibus verbis præcipi. Sandu ille cultus causam habet mundum conditum; otium quod mox præcipitur, Ægyptiacam servitutem: il lud ad genus humanum pertinet, hoc ad Hebræos folos, Ex. 31.13. quæ & Irenæi sententia l. 4. c. 30. & Eusebii Hist. l. 1. c. 4. Et sic optime expones illud Gen. 2. εύλογησεν ο Θεος την ημέραν την εδδομην, έ ηγίασεν αυτήν, quod quidam Hebræi per ωερληνων dictum volunt, quasi dicat Moles hanc cessationema conditu rerum fuisse causam cur postea Mosis tempore Sabbati cultus præceptus fuerit. Sed rection est interpretatio quæ pii cultûs præceptum ab otil præcepto distinguit, ut causis, ita temporibus. Et huc respicere videtur in Deuteronomio Moses cum ad verba, Φύλαξαιτην ημέρουν τ σαββάτων αγιάζειν αυτη, addit ον τρέπον ενετειλατό σοι Κυρε ο Θεός σε, nimirum jam olim ab orbis initio. Itaque cum Justinus apud Tryphonem ait pios ante Legem μη σαββατισανταίη Deo tamen caros fuisse, per ouccaricen, quod sabbatizare eodem fensu vertit Tertullianus, ipse Justinus alibi dicit πίδοαπε Φυλάπειν, intelligit, non laudes Deo perhibere, sed otiari. Alioqui cognitionem aliquam Sab.

Epal

æ

30.

npe

que ndi

12,

1.8.

um

un-R

car, dus

um

il.

20s

il-

5

di-

nà

m-

101

Et

ım ny,

ım

ud

14-

us

es

m

m

aliquam venerationemque Sabbati ad alias etiam pervenisse gentes, & per secula aliquot mansisse, oftendit Clemens Alexandr, Strom. 5. & in Præparatione Eusebius, Hesiodi versibus in quibus ¿Co ouov ispor nuap dicitur; funtque Josephi, Philonis, Theophili Antiocheni ac Lucani eodem pertinentes loci. Quamobrem etiam Christiani, qui à Christo revocata omnia ad initium credebant, ut docet Tertullianus in Monogamia, Sabbatum pie coluere, eoque fuos cœtus habuere, quibus in cœtibus lex ipfis prælegebatur, ut patet Act. 15. 21. qui mos mansit ad tempora Synodi Laodicenæ, cui vifum rectius ut & Eyangelia eo die legerentur. Non male Balfamo, and it arion mureow extra moun dions gedon mus xueranais ra oubbara, A sanctis patribus pene per omnia aquati funt dies Sabbati Dominicis diebus: quos duos dies fratres vocat Gregorius Nyssenus, & xaxler this ourseida 8 outlate & rue langs, pulchram bigam Sabbati & Dominica diei Asterius. Liber antiquus Constitutionum Clementis 1. 7. c. 24. To out barov white & this xue caxles copresser, on to who dynespopas en coopernua, i j avasteorws, Diem Sabbati & diem Dominicam festas habete, quoniam illa creationis, altera resurrectionis memoria dicata est. Idem 1.8. Eppa ( Ed wow oi d's hoi mente nuevas. σάββατον δε και κυριακίω αρλαζετωσαν εν τη εκκλησία Σξα τω διδασκαλίαν & εύσεβείας, Laborent servi dies quinque. Sabbato vero & Dominica die vacent doctrina ad pietatem facienti in Ecclesià. Et hæc est causa cur ab Ecclesià vetustissimà introductus mos fuerit ne Sabbato jejunaretur, quod lætitiæ is esset dies: itaque nuepas τ εορτων festos dies in canone Apostolico 53. bene de Dominica die & Sabbato exponit Zonaras; probatque id ipsum canon 65. qui vetat jejunari die Dominico aut Sabbato, uno solo dempto, i. Sabbato ante Pascha ob sepulturam Domini luctuoso. In Ignatu

qua

nei

int

un

hæ

Ma

23

10

&

La

ope

pit

mi

pe

tu

be

fui

&

cip

M

CUL

ap

Tr

&

01

Ci

an

Ignatii epistola ad Philippenses, ems kve jaklu nois Carov vassol, while evos ouccars, suos ke proxiso sistem, si quis aut Dominica aut Sabbato jejunet, excepto uno Sabbato, is Christum occidit. Tertullianus De jejuniis Sabbatum nunquam nisi in Pascha jejunandum est. Idem adv. Marcionem I. 4. Meminerat enim & ille hoc privilegium donatum Sabbato à primordio, quo dies ipse compertus est, veniam jejunii dico. Ubi nota morem hunç ut lætitiæ consentaneum, ab initio mundi deduci. Vide Mosem de Cotzi Præcepto jubente 20. Net aliunde venit quod Constantinus, permissa Christianis sui cultus libertate, simul vetuit eos in jus vocari in Sabbatum non minus quam in Dominicum diem, quod ii dies sacris coetibus dicati essent. E-

dictum est apud Eusebium.

Hæc cognita refellunt eos qui μίαν σαββάτων, i. diem Dominicam, furrogatam putant in locum Sabbati: nusquam enim ejus rei à Christo, nusquam ab Apostolis facta mentio. Et Apostolus, cum dicit non damnandos Christianos ob fabbata aut interlunia, Col. 2. 16. liberos esse eos ostendit ab illà otiandi lege, quæ libertas nihil effet fi manente lege mutatus effet dies. Quod ergo diem illum quo Dominus refurrexerat, non minus quam Sabbatum, ad fuos cœtus usurpavere Christiani, non ex ullo fecere Dei Apostolorumve præcepto, sed vi datæ sibi libertatis, ex confensu voluntario. Vide Justinum Apolog. 2. x TH TE HAIS DESCRIPT MUEDA MENTUN KATE TO DEIS H agest μθρόντων επί το αυτό σωελδυσις χίνεται, Et die illo qui So lis dicitur conventus sit omnium qui in urbibas aut agri habitant; & confer cum plurimis locis, ubi Christianos iis qui ante Legem pii fuere in co confert quod non sabbatizent. Talem autem consensum, ubi in morem abiit, violare non est socialiter viventium. Sed is mos otium non ultra indixit 200-

ab.

115

em

vi-

1771-

nç

ICI,

Vec

lti-

70-

m

E.

i

ıb-

ab

cit

16,

di

ta-

1115

108

)ei

tis,

285

So-

TI

12-

ert

m,

VI-

xit

ım

quam quatenus ad cœtus agendos erat necessarium.

Rebus enodatis illud auctarii loco ad voces pertinens adjiciamus; Sabbata apud Græcos vocem esse inter eas quæ multitudinis numero enuntiatæ sæpe unitatis significatu contentæ sunt. Et sic plerumque hæc vox invenitur in Græco Pentateucho: sic & Matth. 12. 1, 5, 10, 11, 12, & 28. 1. Marci 1. 21. & 2. 23, 24. & 3. 2,4. & 16. 2. Luc. 4. 16. & 6. 2, 9. & 13. 10. contra Johannes ubique singulariter extulit, ut & interpretes Græci librorum extra Pentateuchum. Latini sæpe id quod hic est sequuntur.

Sunt hodie tricesima Sabbata. Horatius.

Quidam sortiti metuentem Sabbata patrem. Juven.

9. El nuíscas epya, e minos mirra na eppa os, Sex diebus operaberis, el facies omnia opera tua Hic jam incipit ea constitutio quæ non humano generi est communis sed Hebræorum propria. Quod autem hic per imperativum &, qui sæpe pro imperativo sumitur, futuro enuntiatur, sensum tantum sinendi habet. Ne enim nimium modi multiplicarentur, visum est omnibus prope gentibus Sinendi sensum, ut & Precandi, eodem sono exprimere quo sensum Præcipiendi: Talia illa; I, sequere Italiam ventis, apud Maronem: Obi nos laverimus, si voles, lavato. Si placuerit, facitote. Sexcentas mini scribito dicas, nihil do, apud Terentium. Apud Græcos similiter, ut in Tragoedia vetere,

Πίμπρα κάπηθε σύρκας, Ure hac cremaque membra,

& quæ sequuntur citata tum aliis tum Philoni, lib.

Teppow in Hebræo est פלאכרה, ut & Exod. 12. 16. Lev. 23. 7. Num. 28. 18. ubi Græci ἔργον λασεδτόν. Cicero dixit famula opera De legib. 2. Feriis jurgia amovento, eaque in famulis operibus patratis habento. Opus servile

fervile dixit Tertul. Contra Judæos, & Hieron. ad 28. Esaiæ. Explicat Tertul. humanum opus quotidianum, quod quisque ex artificio vel negotio suo exsequitur.

Septimo autem die Sabbatum Domini Dei tui est ] Dies est Deo ab initio dicatus. Optime autem Maimonides & Hebræi alii distinguunt causam cur quies imperata sit, & cur hoc die. Prior causa in Deuteronomio aperte exprimitur: nempe quia liberati ope Divina ex Ægypto cogitare debebant quam dura esset servitus, ac proinde servos aliosque suo imperio traditos humane tractare: ut Dido apud Poetam,

Non ignara mali miseris succurrere disco.

Ita & Abenesdra in Præfatione ad Decalogum. Posterior hoc loco, quo significatur, cum ad quietem quilibet posset sumi dies, hunc à Deo electum, quod ab initio jam dicatus esset gaudio & gratæ de condito orbe memoriæ; atque ipse Deus res hujus mundi condere eo die desisset: unde Sabbato nomen; se

Isaacus Arania aliique.

οὐ ποιήσες ἐν αὐτῆ πῶν ἔργον, Non facies omne opus in eo] Multis verbis hoc de Sabbato præceptum Deus inculcat, ut perpetuâ ejus observatione imprimeretur omnium animis firma notitia mundum non abæterno fuisse, quæ ad impietatem via est, sed à Deo conditum. Quid sit ἔργον jam diximus.

Kαὶ ὁ ἡός σε Ε ἡ βυράτηρ σε, & filius tuus & filia tua]
Intelligit eos qui ob ætatem legis intellectum nondum habent, quos arcere ab operis debent parentes.
Nam qui provectioris funt ætatis pro seipsis lege

tenentur. Idem in lege circumcifionis.

O παις σε κ ή παιβίσεη σε, servus tuus & ancilla tua]
De servis & ancillis sumendum. Est εὐφημισμὸς blandiloquentia Græcorum. Sic & Latinis servi dicti
pueri, ut Servius notat ad illud Maronis, Claudite jam

iv M

ho

am nis

No

pe fer

re mi

lif

rai

ම bo

Que Vi Sa bo gi do

m

V

tr

A

K<sub>7</sub>

St

D

ge

ca

in

28.

num,

tur.

08,

Dies

mo-

ules

ute-

rati

lufa

erio

am,

fte-

qui

lab

lito

iba

fic

S III

)eus

ere-

ab

Deo

144]

on-

tes.

ege

14]

an-

icti

am

TOS

Marcipor, Quintipor. Simile est quod domini patressamilias, dominæ matressamilias vocantur, ut ipso illo nomine admoneantur humanitatis. Epicurus servos amicos vocabat, ut refert Seneca epist. 107. Centenis aliquot in locis του, ut hic, παίδα verterunt Græci, alibi δικέτλω, δελον ὑπηρέτλω. Sic & τους πουςνιστλω sæpe, interdum δελλω, βεράπωραν, δικέπδα. Reperitur utraque vox & in N. Testamento sæpe eo sensu: πουρδίσκη & πουρδίσκας σον etiam in Comoediis frequentia. Obstringit autem hoc præceptum dominos, non modo ne labores Sabbato servis ancillisque injungant, verum etiam ne eos eo die laborare patiantur.

O βθες σε, κ) το τωρζύριον σε, επαν κίπνος σε, bos tuus g jumentum tuum, & omnis bestia tua ] Lex aliquam bonitatem etiam in muta animantia voluit exerceri, quo longius homines à sævitià in homines amoveret. Vide simile Deut. 5. 14. Parem causam κασχης τ ζώων abstinentiæ ab animatis reddit Porphyrius. Sic bovem aratorem ne occidere liceret lex suit Phrygiis, Cypriis, Atticis, Peloponnesiis, Romanis, ut nos docent Nicolaus Damascenus, Varro, Plinius, Columella, Porphyrius, Ælianus, Dion Chrysostomus, Vegetius. Athenienses mulam publico sumptu alendam censuere, quæ ipsa desecta senio cæteras onera trahentes prompto sed inutili studio comitabatur. Ab iisdem relegatus puer qui aviculis oculos eruebat.

Τπίνη jumenta sunt præter boves, asini, mulæ: Κτήνη bestiæ etiam canes aliæque quadrupedes. Sunt autem hæ voces huc à Græcis translatæ ex Deut. 5. nam in Hebræo hoc loco est tantum σου generale nomen quo omnia muta animantia significantur. Græci modo κίηνη vertunt, modo πτεάποδα, interdum ex loci sensu γηεία.

1

Kaj o wegoj hutos o mapoixav en ori. & advena qui el intra portas tuas ] weom'hum funt duûm generum: alii qui se toti Legi subjecere, ut connubiorum ho norumque participes fierent : alii, qui cum externi effent fanguinis, habitare inter Hebræos finebantur. dum Deum unum colerent, & leges observarent per petuas omniumque gentium communes, additis legibus de Inceftis & de Non comedendo fanguine. De posteriori hoc genere hic agi notat Abenesdra. Hi funt נר וחושב Lev. 25. 47. ubi Chaldæus dixit in colam incircumcisum. Ita eam vocem Levitici sumi & interpretatur Maimonides idololatrià cap. 10. di cens eum esse qui suscepit præcepta filiorum Noz, Iidem dicuntur חסירי אימוח in titulis Thalmudicis de Lege & Synedrio, quod optime vertit Lucas a-Coudius Extendes, Act. 17. 4. quia Hebræis Graci vo cantur quicunque Hebræi non funt. Quæri potel cur incola talis, cum aliis legibus per Mosem datis non teneatur, ut videre est Deut. 14.21. quieten tamen Sabbati servare teneatur. Causa est quod s quo die Hebræi otiabantur extraneis licuisset su agere negotia, quæstum avertissent ab indigens, quod iniquum erat. Hapoixw proprie est qui Latins incola, qui in solo non natali sedem figit. Sic mapoixes Lucæ 24. 18. & nomen magoixía Act. 13. 17.

11. Ev ηθ ε΄ ημέραις ἐπίησε Κύρι Θ΄ τὸν ἐρανὸν ὰ τἰω γης, ε΄ τὸν θείλαισαν ὰ πάντα τὰ ἐν αὐτῶς, Sex enim diebus fecit Dominus cœlum & terram & mare, & omnia qua ineu sunt] Descriptio univers ut Act. 4. 24. Primum suit Terra rudis & incondita, ἰλὺς limus Phoenicibus, intermistà superfusaque vi Aquarum, quæ ἀδυσοθυστασο dicitur: Ex his fecit Deus Terram siccam, collegit Maria, Aerem distinxit in partem inferiorem & superiorem in quâ posuit Astra: aeri inferiore, terræ, mari & aquis aliis sua addidit Animantia;

terra,

teri

mit

hor

è T

lept

har

eft

Ide

Efa

du

nef

ligi act

nif

vei

Ph

cor

mo

hu

26

Sept Sep

Te

Æ

we

dit

pia

in

eti fep

3.

Act.

terræ, Herbas, Arbores, aliaque: deinde fecit Hominem. Et hæc fex diebus, cum citius posset, ut hominibus exemplum daret cuncta consilio agendi, κ τε απεύδευ βεσιδεως & ut festinarent lente.

και καππαυσε τη ημέρα τη εδδόμη, & requievit in die septimo] Sensus sumptus ex Gen. 2. 2. Irridebant hanc historiam hostes Hebraici nominis. Videre id

est ex Rutilii Itinerario,

z eft

um:

ho-

erni

tur,

per-

egi. De

Hi

211-

mit

di-

02,

ICI\$

or-

VO-

tell

atis

em

16

fua

115,

nis

CHS

111,

te-

eu

111

n-

g.

)-

m

14

2;

æ,

Septima quaque dies turpi damnata veterno

Ut delassati mollis imago Dei.

Ideo Judæi opponentes huic pravæ interpretationi Esaiæ locum 40. 29. qui Deum satigari negat, ostendunt voces ny, quæ hic legitur, & nyw, quæ in Genesi, aliis etiam in locis sumi en en estative, cum significatur aliquis sinem imposuisse huic vel illi actioni, ut videre est Job 32. 1. & 1 Sam. 25. 9. Significatur ergo Deus ab actu illo condendi mundi versus ad operis pulcherrimi contemplationem, ut Philo hic observat. Ad ejus exemplum & Hebræi contemplationi rebusque sacris ediscendis & commemorandis hunc diem impendere jubebantur. Vide hujus moris testimonium antiquum 2 Reg. 4. 23.

Numerus Septem in Serecis, olim ornas, son 18 orbestu, ficut Hebræis y jurare à yzw, quod est septem. Virginitati sacer numerus, ut Capella notats. Septem Planetæ, & ad eos significandos septem in Templo Lampades; septem Lunæ species; septem Etates. Vide plura de hoc numero apud Philonem wei resturminas, apud Gellium ex Varronis Hebdomadibus, apud Macrobium. Sic in diebus sestis expiatoriis, in victimis quoque sæpissime videas exigi in Lege hunc numerum. Sic & septimus Annus quieti terræ datus, & septies septimus Jubilæus. Sic septem Columnæ, Prov. 9. 1. septem Oculi, Zach. 3. 9. septem Panes, Matt. 15. 34. septem Diaconi,

Act. 6. 3. feptem Spiritus, Apoc. 1. 4. feptem Stella Apoc. 1. 20. septem Sigilla, 5. 1. septem Angeli, 8.6 feptem Tubæ, 8. 2. septem Tonitrua, 10. 3. septem Phialæ, 17. 1. Plura habet Cyprianus De exhortatione martyrii, & l. 1. adv. Judæos c. 20.

## Præceptum quintum.

TEXTUS HEBREUS.

מר את אביך ואת אמך למען יארכון ימיך על הארמה אטר יהוה אלהיך נתן לך:

Versio LXX. Intt.

Versio Vulgata.

E

ha

til fr pi

ci lo

na

CI

Q

tu

re

a

O

pa

de

pl

m

ti

Va

U)

re

tu

qu

ut

fu

and the

210 Tu

iti

12. Τιμα τ πατερα σε, ε τ 12. LI Onora patrem tuun μητέρα σε, ίνα εὐ σοι γρηπα, είνα μακροχρόνιος γρη sis longævus super terran This ms & agains, is Ku- quam Dominus Deus dahi פגם ס סנים דצ לול שבי הו.

1 & matrem tuam, u

Adnotationes ad Praceptum quintum.

12. Τ Ιμα τον πατίρα σε και των μητίρα σε, Honors patrem tuum & matrem tuam ] Proximi Deo funt Parentes, & veluti in terris dii quidam, quorum ministerio Deus usus est ut nos in hoc pulcherrimum Templum suum introduceret. Sic & in Aureo carmine post Divina sequitur, Tes n yovers must Ergo & honori Dei secundus est honos qui Parentibus debetur, & merito cætera inter homines officia antecedit, & μεροείω in confinio æternæ mortalisque naturæ positus, ut hic ait Philo. Menandri est illud ab hac re non alienum,

Ο λοιδορών τον πατίρα, δυσφημέι λόγω Τίω είς το θείον ή μελετα βλασφημίαν.

8.6.

tem

rta-

ננר

אשר

מטט

1, U

rran

dabit

2074

Deo

iuo-

her-

Au-

Tud.

nti-

ficia

que

llud

Qui

Qui patrem incilat, voce maledicit patri: At in hoc se parat ut ipsi maledicat Deo.

Estque totius prope humanæ societatis coagulum hæc lex. Nam qui parentes reveretur amatque, is optimam illis vicem reddit liberos bene educando, is fratres amat ut iildem ortos parentibus, alios propinquos ob avos proavosque communes: unde tota fluit necessitudinum series, eademque antiquissima civitatum ac pagorum origo. Deinde cum ex multis locis convenere homines, coepere fieri ad exemplum naturale Parentum Reges aliique tutores civilis focietatis, quibus & patrum nomen veteres indidere. Quà ergo de causà in Romanis aliarumque gentium legibus crimen Majestatis ante cætera crimina ponitur; ob eandem & hæc præceptio de Venerandis parentibus cæteris edictis humanam societatem spectantibus præponitur. Nominavit Deus, ut naturæ opifex æquissimusque judex, matrem non minus quam patrem. Leges à viris factæ ferme solis consulunt patribus; ut Perfica memorata Aristoteli, Romana descripta in Digestis ac Institutionibus, Græcis etiam philosophis, Epicteto primum, deinde & Simplicio, memorata, neque minus Philoni Judæo lib. De legatione. At ut patris jus in collifu fit potius ob prævalentiam fexûs, propter quam & Deus marito in uxorem imperium dedit, obsequium certe & reverentia, quæ honoris vocabulo hic explicantur, debentur utrique. In eo comprehenditur & gratiæ relatio quantum fieri potest; plene enim nunquam potest, ut & Aristoteli & Philoni notatum: cujus hæc verba funt egregia, nos ar o surnsteis artisturnous duvouto tes meieavas; Quomodo ab aliquibus genitus eos vicissim generare possit? Ac sicut Deus omnium prope virtutum, Justitiæ, Clementiæ, Castitatis, Fidei, Amicitiæ, vestigia, non universarum, sed singularum, apparere etiam

72

hu

qu H

ic

Se

di

fu

pro La

730

ce

eft

tri

CO

Ve

me

rar

cui

dal

nie

que

De

qui

pro

pα

cor

res

can

27.

etiam in mutis voluit animantibus, ita Ciconias ex. emplum dedit hominibus, quæ parentes senes vicis. fim alunt. Eft enim & hoc comprehenfum fub verbo muar, adeo quidem ut vel id præcipue sæpenumen eo verbo significetur, ut apparet 1 Tim. 5. 3, 17. Itaque id quod in Matthæo est & più munon rov manen, non honorificabit patrem fuum, in Marco est, on en a. Diett autor soer minory to mares, non dimittitis eum quis quam facere patri suo. Et sic Hebræi interpretantur Num. 22, 17. & 24.11. Cicero Offic. 1. ubi de propinquis agit, Necessaria, inquit, prasidia vita debentur his maxime. Hierocles, Toreas munowuly comephantoutus, σωμαίο υπηρεσιαν κ χρημάτων χρρηγιαν αυτοίς υπεχρυτες in μάλισε σεθυμοπέτω, Parentes eximie bonorabimus, fig corporu ministerium & pecuniæ adminiculum ipsis praste mus quam promptissime.

"Iva su ou summy, ut bene tibi sit] Hoc ex Deuteronomio hic additum est explicationis causa; aut forte asscriptum margini ex loco ad Eph. 6.3. qualia non

pauca reperire est.

Kaj iva maxpoxoovio Sun, & ut fis longavus \ Notat hic Abenesdras solere Deum, ubi quid vetat, poenam addere, ut modo bis; ubi quid imperat, præmium, ut hoc loco. Paulus autem Apostolus dicto ad Ephefios hoc amplius notat, boc primum inveniri pracep-Lex verbis directis felicitatem tum cum promisso. temporalem promittit tantum, ut notat Hieronymus lib. 2. Comment. in Epist. ad Galatas, & 1 Dial. contra Pelag. Augustinus Epist. 120. Quæst. super Exod. quæst. 92. Expositione epist. ad Gal. c. 3. 10. cap. 6. De civitate Dei l. 10. c. 15. & l. 18. c. 11. Contra adversarium Legis & Prophetarum lib. 1. c 17. & alibi sæpe, ut & alii. Felicitatis autem temporalis præcipuum, & cui superstruuntur cætera, est Longævitas. Ea generaliter promittitur Legem servanti-

71

vantibus, ut videre est Levit. 18. 5. & 25. 18. Deut. 6. 17, 18. & 21. Ezech. 20. 11. Atque in eo apparet hujus præcepti excellentia, quod ei eximie tribuitur quod generaliter Legis præceptis competit. Quidam Hebræa verba exponunt, ut prolongent dies tuos; scilicet parentes ipsi suo favore & ad Deum precibus. Sed vereor ne id nimis subtile sit, & rectius Græcialique interpretes vocem quanquam formæ activæ sumant in sensu passivo aut reciproco, nimirum ut prolongentur aut prolongent se dies tui: quomodo & Latine sumi solent verba augere, vertere, geminare, movere, mutare, pascere, præcipitare, tendere, turbare, vehere, volvere, & alia similia. Absolomo hoc præceptum violanti curtati sunt dies.

Em r ms, super terram] Vita in exfilio vitalis non est. Ideo pollicetur Deus vitam & longam & in patrià. Ezechiel inter causas commeriti exfilii adfert

contemptos parentes, 22.7.

ex.

cif-

rbo

ero

17.

eg,

i a

uzc-

tur

oin-

- bis

rws,

011

fi &

fle

ro-

orte

non

otat

am

am,

he-

cep-

tem

nus

ial.

per

10.

II.

. C.

po-

eft

er-

nti-

The analyse, bonam ] Hoc additum est ex Deut. 8. 7. Vere bona terra quam Deus illis largitus est, lacte, melle, frugibus, pomis abundans; sola præterea terrarum balsamum serens ad Plinii usque tempora, cui id notatum.

Hs Kuelos à Ocis or did woi ou, quam Dominus Deus tuus dabit tibi] Præsens pro suturo; sic à excellos qui veniet Mat. 3. 11. Dadidomy tradetur Mar. 9. 31. multaque alia ejusmodi. Magnum oportet aliquid sit quod Deus donat posteris eorum quos maxime dilexit, quibusque id ipsum pollicitus est. Sicut autem magna promittit Deus hoc præceptum observantibus, ita poenam atrocem Lex minatur iis qui in parentes sunt contumelios; mortem scilicet ex judicis decreto, si res sit manisesta, Exodi 21.15, 17. si autem in publicam notitiam res non devenerit, iram Divinam, Deut. 27.16.

Præceptum

# Præceptum fextum,

In Hebrao Septimum.

TEXTUS HEBREUS.

לא תנאף:

Versio LXX. Intt.

Versio Vulgata.

ler

di

du

qu is

ad

m

mi U

die

qu

car

ner

rat vit

qu

vo. illu

Put

illi

ubi

13. Ο τ μοιχεύσες.

14. NON mœchaberis.

Adnotationes ad Praceptum in Graco fextum.

13. T μοιχεύσης, Non mæchaberis ] In Hebræo præcedit de Non occidendo præceptum, quem ordinem & Græci codices in Deuteronomio num habent. Cæterum ne quis recens hoc putet, Philo jam suo tempore legit ut hic legimus, ordinatimque progrediens ait de Deo, This empar avazea Laulio (nempe πεντάδα) ωξιέχεσων απαγορεύσης τ ως ανθή πες, δοτό μοιχείας άρχεται, Secundum numerum quinarium scripturus continentem ea interdicta quæ ad homines pertinent, initium ab adulterio facit: & causam addit, μέριζον αδικημάτων τέτο είναι ύπολαδών, inter injusta fada hoc maximum existimans, & quæ ibi sequuntur. H rurium postea cum mala ex adulterio sequentia facunde exposuit, εκότως συγητον κ θειμίσητου περαγμα μω: χεία πεωτον αδικημάτων ανεγράΦη, merito Deo hominibus que exosa res adulterium inter crimina ordinem ducit. Nec aliter legêre Christiani veteres, qui codica Græcos sequebantur: ut Tertullianus de Pudicitia, Eo amplius pramittens, Non moechaberis, adjungth Non occides. Oneravit utique machiam, quam homicidio anteponit. In prima itaque fronte sanctissima legi, in primis titulis calestis edicti, principalium utique de lictorum proscriptione signata, de loco modum, de ordin ft atum

73

Ratum, de confinio meritum cujusque dignoscas. Est & mali dignitas, quod in summo aut in medio pessimorum collocatur. Pompam quandam atque suggestum adspicio Mechia, binc ducatum Idololatria antecedentis, binc comitatum Homicidii subsequentis. Inter duos apices facinorum eminentissimos sine dubio digne consedit, & per medium eorum, quafi vacantem locum, pari criminis auctoritate complevit. Quis eam talibus lateribus inclusam. talibus costis circumfultam, à coherentium corpore divellet, de vicinorum criminum nexu, de propinquorum scelerum complexu? &c. Quare quoties veteres alio ordine adducunt hæc præcepta, ex Deuteronomio adducunt, non ex hoc Exodi loco. Exodi Græcum fequuntur Marc. 10.19. Luc. 18.20. Deuteronomii, is qui Matthæum Græce reddidit 19. 18. Chryfoft. ad initium cap. 5. ad Ephesios, & alii. Contra, ut mox videbimus, in præscripto ultimo Deus hic Domum præpofuit Uxori, Moses in Deuteronomio Uxorem Domui. Adeo inter ea quæ pariter interdicta funt, parum refert qui servetur ordo. Nos. quod fine injurià Masoreticæ diligentiæ fiat, Græcam nunc, quam in manus fumpfimus, exocor editionem sequamur; quæ non vetustate tantum, sed & ratione probabili defendi potest, quod pudicitiam vitæ multæ Hebræorum mulieres prætulerint, quodque, Aristotele judice, graviora sint crimina, quæ ex voluptatis defiderio quam quæ ex irà veniunt. Nec illud Cleanthis spernendum,

ræ.

nem unc

hilo

que .

عود

211/1

per-

Cado

Et

a fa-

per-

ıbuf-

ucit.

lices

itia,

ingu,

legis

e de

rdine atum Πόθεν πτ' ἀρα γίνεται μοιχων γέν Φ;
Εκ κριθιών Φ ἀνδρος ἐν ἀφροδισίοις.

Adulter or um natio unde nascitur?

Ex luxuriante Venere a libidine.

Putat Abenesdra per vocem קאז omnem Venerem illicitam, etiam Scortationem, significari. Sed video ubique eam vocem apud Hebræos in solo sensu Ad-

K

ulterii

ulterii sumi, & sic translatum hoc aliisque locis Græcis, Latinis, aliisque interpretibus. Verum estin lege Moss vetari ne Scorta fint in populo Hebræo: prohiberi & Incestus, & Conjugia cum falsorum Deorum veneratricibus, & quæ Veneris portent funt: sed nihil necesse fuit in tam brevi Decalogo omnia crimina, quæ post interdicenda erant, me morari, cum fatis effet attingi ea quæ aut pietaten aut societatem humanam maxime læderent. Sic non fit hic mentio inflictorum Vulnerum, sed Cadis quod in genere nocumenti corporibus illati maximum est. Comprehenditur ergo proprie his vocibus & uxor quæ alii quam marito fui ufuram dat, &i qui alienam uxorem polluit. Uterque mortis damnantur Levit. 20. 10. Quam poenam in Romanum imperium introduxere Christiani Principes Constans & Constantius, ut ex Codice Theodosiano ap paret. Neque gravior æquo hæc pœna putandael si quis consideret ex conjugiis nasci conservarique civitates, earum fundamenta convelli adulterio, conjugalem amorem in odium verti, supponi hærede, domos totas impleri probris atque inimicitiis, qua fæpe & in perniciem publicam erumpant.

Præceptum

15.

14

du

tre

ne

cie

fif

C

tu

faile par que ex cit

al ta

Id

# Præceptum septimum,

In Hebræo fextum.

TEXTUS HEBREUS.

לא תרצח:

Versio LXX. Intt.

Versio Vulgata.

15. **Ο**τ φονεύσης.

ft in

æ0:

rum enta

logo

tem

non

edis, axiibus

&is

am.

nuc

on-

ap-

eft,

que

100

des

quz

UM.

13. NON occides.

Adnotationes ad Præceptum septimum.

14. T Povevods, Non occides ] Male in codicibus nostri temporis præponi huic præcepto illud & xxeves oftendit Philo, oftendit Tertullianus, oftendunt alii. Recte Philo eum qui homicidium perpetret facrilegum esse ait, quod hominem, Dei imaginem, violet: deinde, peccare eum atrocissime in societatem ad quam geniti funt homines, quæ confistere non possit si innocentum vita in tuto non sit. Cum cognationem quandam inter nos natura inftituerit, consequens est hominem homini insidiari nefas esse, ait optime Florentinus. Tum vero civiles leges violat is qui in quamvis nocentem fibi fumit partes quas lex Judici attribuit. Cæterum verbo Ouvever hic non actus omnis, fed illicitus fignificatur, qui solet esse fignificatus vocis Hebrææ חדה. Ideo exemptum est ab hâc lege quod vitæ tutandæ pudicitiæve causa fit, Exod. 22. 2. Deut. 22. 26. tum & alia quæ lex Mosis permittit; ut intersectio solicitantis ad deos ignotos cuivis permittitur, Deut. 13. 6, 7, 8. Interfectio homicidæ permittitur propinquis interfecti, si dolo occisus is sit omnino; si sine dolo, in repertum extra asyli loca, Deuter. 19. 1. Idem dicendum de iis qui speciale mandatum inter-K 2 ficiendi

ficiendi aut populos aut homines aliquos à Deo acce. pere. Nulla enim injuria est in eo quod imperat is qui vitæ omnium necisque plenissimum, etiam sine causa, dominium habet.

## Præceptum octavum.

TEXTUS HEBRÆUS.

Versio LXX. Intt.

Versio vulgata.

Et

in

fur mo

no

14. Ο τ κλέψεις.

15. NON furtum facies.

Adnotationes ad Praceptum octavum.

15. T natevers, Non furtum facies ] Hoc nomine comprehenditur alieni subductio, five ea vi five dolo fiat. Societas, ad quam genitos homines jam diximus, constare non potest, nisi possessiones cujusque tutæ fint: quare qui privato aliquid eripit aut subripit, lædit simul rempublicam, ejus vinculum dissolvendo: nec dubium est quin qui id sibi indulget, fi posset, omnia omnium sit invasurus, ipsamque rempublicam vi facturus suam. Injustitia enim vires nacta maximas, fit tyrannis. Ideo tanti mali opprimenda fuere semina, excitandaque singu-Iorum ad labores diligentia, fide ipfis facta retenturos quæ sibi honestå arte pepererint. Furtum naturali lege prohibitum est admittere, ait Paulus Jurisconsultus L. 1. D. de furtis; & Ulpianus L. Probrum. D. de verborum fignificatione, Furtum, inquit, & adulterium natura turpe eft. Euripides,

MION

Mισῖ ρδ ὁ Θεὸς τΙὰ βίαν τὰ κητὰ δὲ Κραθα μελεύει πάντως, σοκ ἐς ἀρπαράς. Εαπί δ ὁ τὰ κπος, ἀδικο ἀν τις ἄν. Κοινὸς ράρ ἐςτὰ ἐρανὸς πᾶσι βροτοῖς Καὶ ρᾶι, ἀν ἡ χεὴ δώμα ἀναπληρευθέςς Τ ἀλλότεια μη χειν μηδ ἀφαιρείδα μβία. Namque odit ipse vim Deus: nec divites Nos esse rapto, sed probe partis cupit. Spernenda, si non jure veniat, copia est. Communis æther hominibus, tellus quoque, In quâ ampliare cuique sic fas est domum Ut ab alienis rebus ac vi temperet.

Et cætera quidem furta pro sui diversitate diversas in lege Mosis pœnas habent: rei autem pretiosissimæ surtum, i. hominis, quod Plagium Latini vocant, ad mortis pervenit pœnam, Exodi 21. 16. Deut 24. 7. quod intelligendum de puero aut eo qui fari nequit,

notat hic Abenesdra.

ine

ine

nes pit cufibi rus, itia

gututurifum.

103

Præceptum

## Præceptum nonum.

TEXTUS HEBREUS. לא תענה ברעך ער שקר:

Versio LXX. Intt.

Versio vulgata.

UDC So

pla ter

did fer

àλ

rit

Vε

ne no

die fac

les

ta

ni

pe

16. Or Jedouaprophods 16. NON loqueris contra proximum tuum fal-स्वाक रहे क्येभुगांक पह maproeias Jossi.

fum testimonium.

#### Adnotationes ad Praceptum nonum.

Τ ψουδομαρτυρήσε κατά τε πλησίον σε μαρπ. eiar Josh, Non loqueris contra proximum tuum falsum testimonium. ] In Hebræo proprie est, Non respondebis in proximum tuum testis falsimonia. Et autem constructio xara wes son per appositionem, ubi ar subauditur, frequens & Græcis & Latinis. Et ubi hic est שקר, in Deuteronomio est שקר, quæ idem valere jam fupra annotavimus.

Proximus hic est popularis Israelita, ut apparet expenso loco Exod. 2. 13. & Levit. 19. 18. cui opponitur à extess, bostis scilicet, Matt. 5. 43. In Evangelio proximus est homo quivis, ut Lucæ 10. 29, &c. quomodo & ante Mosis legem Gen. 11. 3.

ענה, i. respondere, sæpe apud Hebræos quovis modo eloqui fignificat: itaque verti nonnunquam folet per έπω, έρω, καλέω, λέγω, Φθεγίομα, & fimilia: & eo sensu in sacris Scriptis reperitur etiam verbum some ered. Cæterum hic melius est sumere in proprio fignificatu. Solebant enim testes à Judice ορκίζεως, i. religione per Dei nomen injectà excitari, ad perhibendum testimonium; deinde ei respondere, Lev. s. I. ubi in Hebræo ושמעה קול אלה פ audierit

wocem

79

vocem adjurationis, in Græco & axson parli iprious. Solebant opxi ( adjurari & Rei: cujus moris exempla habemus Jos. 7.19. & Matth. 26.63. Formula interrogandi erat, Dos dosav Tã OET Da gloriam Deo, ut dicto Josuæ loco, & Joh. 9. 24. aut verbis aliis, fensu manente eodem, Oprila or owas hadyons wes suis αλήθαν ον ονόματι Κυείε, Adjuro te ut loquaris mihi veritatem in nomine Domini, ut 1 Reg. 22. 16. Eft autem grave & quod hic prohibetur crimen: primum quia Veritas læditur, quæ velut alter Sol eft inter homines; deinde, quod noxii adjuvantur, læduntur innoxii, contra Justitiæ regulas; postremo, quod Judici Dei vicem gerenti illudit falsus testis, idem Deo facturus si eum posset fallere. Appositissima autem lege Mosis in falsidicum testem pœna constituta est talio, i. par malum ei malo quod alter ex testimonio ferre potuerat, ita ut etiam ad mortem, si de eo periclitabatur reus, pœna possit pertingere.

ntra

fal.

nun

eft,

Eft

ubi ubi lem

opan-&c.

DVIS

iam miiam e in dice ari, ere, ierit cem Præceptum

# Præceptum decimum.

TEXTUS HEBREUS.

א תחמד בית רעך לא תחמר אשת רעך ועכרו ואמתו שורו וחמרו וכל אשר לרעך:

Versio LXX. Intt.

17. Ο ΤΚ θπηυμήσες τω γωναϊκα τε πλησίον σε έκ θπηυμήσες τω οἰκίαν ε πλησίον σε, επ τ άρξον αυτέ, επ τ παίδα αυτέ, επ τε βοὸς αυτέ, επ τε ὑπζυγίε αυτέ, επ παντός κλήνες αυτέ, επ όσα τω πλησίον σε ές.

Versio Vulgata.

pof

tun Gra

noi

qui hoi

Ser

tari

ter

que

con

201

bra

per Mi

cep

que

qui

mu

bus

ria

Ov

Ser

feri

alil

sulf

tun

8

ar

ΤΚ Επηυμήσες τω γυνακα τε πλησίον που proximi tui: που proximi tui: που defiderabis uxorem ejus, που defiderabis uxorem ejus, που defiderabis uxorem ejus, που defiderabis uxorem ejus, που non fervum, non ancillam, που non bovem, non afinum, no σεν τε βοὸς αὐτε, σεν τε βοὸς σεν τε βοος σεν τε βοος

Adnotationes ad Præseptum decimum.

17. Or K Instrumons the gradual the standard of the standard o

Οίκον μθρ πεώτισα, γιωαϊκά τε, βέν τ' άροτηρα.

Est tibi habenda domus, tum semina, bos quoque arato. At Moses præposuit eam cupiditatem quæ & ardentior esse solet & annis prior: Juventus enim amoribus obnoxia:

Conversis studiis atas animusque virilis Quarit opes.

Quod hic in Græco bis est לא קיינייטיניגי, id hic in Hebræo bis est א חחמר, in Deuteronomio vero loco posteriore

posteriore חומרה. Utramque vocem non his tantum locis sed & alibi per ἐπιθυμεν solent vertere Græci. Significari autem non raro his vocibus solet non qualiscunque motus animi, φαντασία διεχείρεσα τω ψυχω, visum animum excitans, ut hic Philo loquitur, sed ipsum πάθος ipse animi morbus, ubi jam homo

ושוו

do.

tui:

lam,

Det

a

con-

0.21-

: at

r de

fio-

tor.

en-

mo-

He-

OCO

ore

Vulnus alit venis, & ceco carpitur igne. Seneca De irâ l. 2. c. 4. illud vocat motum non voluntarium, ictum animi qui ratione effugi non possit. terum motum ait judicio nasci, judicio tolli. Hujus quoque duos facit gradus, primum qui nondum fit contumax, alterum jam impotentem, quique rationem wicerit. Video autem in V. Foedere vocibus illis Hebræis, quas diximus, plerumque non motus folos fed permanens studium propositumque significari: vide Mich. 2. quam causam esse arbitror, cur hoc præceptum exposuerit Marcus per Min dangsphons 10. 19. quod & ordo legum ibi memoratarum oftendit, & quia Μη κλέψης jam præcesserat. De tali proposito multa funt etiam apud meliores Philosophos. Ælia-Dus ait, Où movor à adunques xaxes, alla x, à erronous adwow and re such resty, Non solum mains est qui injuriam fecit, sed & qui facere voluit, me quidem judice. Ovidius,

Quæ quia non licuit, non facit, illa facit.

Ot jam servaris bene corpus, adultera mens est. Seneca pater, Incesta est etiam sine stupro, quæ cupit stuprum: filius, Non immerito in numerum peccantium refertur quæ pudicitiam timori præstitit non sibi: idem alibi, Omnia scelera etiam ante essectum operis, quantum sulpa satis est, perfecta sunt: alibi, Fecit quisque quantum voluit: quod Aristophanes sic extulerat, Dúvalas po son to doar no voero. Sic adulterum Tryphoninus surisconsultus ait dici ex animi propositione sola etsi.

etsi nunguam alienam matremfamilias corruperit: & Dioni Prusæensi Oratione 67. 8x 17 00 0 006 00 78 xx मीला बेमह्मूडिया δοκών, αλλα μη μισών το πράγμα C κατα. γινώσκων κλεπης τ υΦαιρειθρών έξη, Etiam ille rerum for eft, qui non odio furti sed metu aliquo à furto abstinet. Porphyrius De Abstinentia lib. I. Amoduois n whi ale τ Φανερών, ή δε 2/a τ άΦανεσερών το μέν χο μη Φακ · Φέρε, η μη λαβείν διδομθρα χεηματα, τ Φανερών lu co. newhow to j unde Influen, Taparesepour wer ut Tis भूका केनाव्हळाचा में के कहाड़ वामने कहाक की बाद है नहीं मर्की अड़' ! 2 χ οφελ Φ τ έργων αφισαίωνον, τους articus, αφ ων κα έρρα, weon λωθαι; Exuimur malis aut confpicuis aut in conspicuis. Non edere, non accipere oblatas pecunias conspicuorum est, & omnibus patet. At nec concupiscere, in conspicuum est. Postquam autem factis abstinueris, a stinendum & motibus, ac maxime ipsis animi morbis. Quil enim prodest factis absistere, si causis unde ea procedunt adstrictus maneas? Plus videre hac in parte isti Philosophi quam Judæorum Magistri qui Christi tenpore, & paullo ante, ac post eum fuere; qui ide quod pœna nulla hoc loco alibive cogitationi intervertendæ uxoris reive alienæ appofita est, magispo sententia quadam morali, quales in Proverbiis multæ funt, quam pro Divino præcepto hoc ipfumh buere: itaque negant peccari folà voluntate, mi ubi de falso deorum cultu agitur, quia tali confilm ac proposito pœna dicta est. Ita plerisque Hebras visum notat ad initium Decalogi Abenesdra: & & quitur ita sentientes apertissime D. K. in Pfal. 66.11. Josephus ubi de Antiochi cogitato facrilegio agua το χο μηκέτι ποίησαι το έρχον βελουσωμένον σοκ ήν τιμωρικ asiov, Non erat pænæ obnoxium consilium sine effects Sub talibus Magistris institutus Paulus non credi-

Sub talibus Magistris institutus Paulus non credidisset peccari concupiscendo, nisi exactior legis consideratio ei id persuasisset, Rom. 7. 7, 13. Quid ven

dicemus

dic

bit

nu vir

ita

no ma

pe

oci da

plu

ex

co

qu lic

fis

pe

L

tu

cel

છ

tai

ma te

na

pe

A

μη ta

Cu

20

Xd

8

ci

di

it: &

xx.

XdT4

m fur

tinet.

N 2/4

Dayer

Cox.

85' 1

23

et in

con-

e, m

Quid

edunt

Phi-

tem-

ideo

nter-

s pro

mu-

n ha-

nif

nfilio

oran

6.18.

agit,

Tectu.

redi-

con-

vero emu dicemus Christiani de iis quæ Christus nobis præscribit verbis recitatis Matth. 5. An legem hanc quam nunc tractamus à pravà duntaxat interpretatione vindicatam, an etiam additum aliquid, ut in aliis ta in hâc parte? Posterius magis credibile est, ut non tantum voluntatis deliberatæ propositum ac machinationem prohibuerit Christus, sed & præceperit motus fimulatque sentiuntur opprimi, vitando occasiones omnes quibus ali possent; quod παροιμιωdus pedis, manus, oculi abjectione, i. eorum quæ nobis plurimum cara funt damno, fignificanter admodum explicat. Neque vero quovis modo hæc præcepifie contentus pœnam aliter agentibus addit graviorem quam ulla fit in Lege veteri prodita, Gehennæ scilicet; cum talibus delictis nullam pœnam lex Mofis proderet; quod & à Magistris notatum. Certe perfectius aliquid in Evangelio exigi quam de quo Lex diserte agit, censuere veteres Christiani. Tertullianus, Nos ergo soli innocentes? quid mirum, si necesse est? Enimvero necesse est: innocentiam à Deo edocti, & perfecte eam novimus, ut à perfecto magistro revelatam, & fideliter custodimus, ut ab incontemptibili dispectore mandatam. Exemplo fit illud de femina non appetenda, quod fic explicant veteres. Justinus ad Zenam & Serenum etiam ava ງບຸນເພ ພົນໄປພ ້ອງຂ້າ primum appetitus veluti fumum ait à Christo nobis interdici. Athenagoras, ημείς ή ποσετον αδιαφοροι είναι απέχριουν, ως μηθε ίδων ημίν wegs Iπθυμίαν εχωναι, Nobis tantum abest talia indifferenter habere, ut ne aspicere quidem nobis ad cupiditatem liceat. Clemens Alexandrinus, sav es xalλο σωμα ο βλέψη τις, ο λόγος Φησί, κ αυτω ή σαι είναι κατ υπημίαν δόξη καλή, σαρκικώς ίδων κ αμαρτημκώς, δί 8 пвашини, келену, Si quis ad corporis formam respiciat, & ei caro ad appetendum pulchra videatur, is, ut dicit Dei verbum, jam quia videt carnaliter & cum pec-

mei

cut

0171

tu

Ex

CO

di

A

m

qu

&

In P

cato admiratus est, ob id ipsum judicatur. Tertullianus de Velandis virginibus, Christianus salvis osulis feminam videt: animo adversus libidinem cacus est. Lactan. tius, Non tantum adulterium effe vitandum pracebit, sed etiam cogitationem, ne quis aspiciat alienam & anima concupifcat. Adeoque novum fimul & grave vifum est Judais hoc praceptum, & qua huic funt congenera, ut dicere non dubitaverit Justino doctissimus illorum Tryphon, Thuy j & the Assouthe is suashing क विश्वभिष्या विकासका हिए है पहार्थित के किन्द्रमान कार्य है το λαμδάνον μηθένα διώαν αι Φυλάζαι αυτά, Veftra or tem illa in Evangelio pracepta adeo scio esse magna & mirabilia ut putem neminem ea posse observare. Nimirum non cogitans, Пара av Primis твто ad warov in 2 3 9 OEW marre Suware er, Apud bomines hoc impossibile est: apud Deum autem omnia possibilia sunt, Matt. 19. 26. Vitæ scilicet æternæ certiorem fidem & spiritum multo majorem, quam datus unquam fuerat, in se credentibus Christus impetravit; tum vero & cruce suà exemplum nobis absolutissimum dedit: nihilque tam durum initio est quod non exercendo fuave fiat, ut plerique veterum notant ad Matth. 11. 30. Hâc repugnandi confuetudine fit paullatimut motus illi, velut debellati, non audeant resurgere. Hæc est pulchra illa per fidem victoria de qua agit Johannes epift. 5. 4, 5.

Oυπ τ αλερι αυτέ, έπ τ ποίβα αυτέ, έπ τω πηδισκω αυτέ, έπ τε βους αυτέ, έπ τε ποίβα αυτέ, έπ παντις κίψες αυτέ, έπ όσα τῶ πλησίον σε ές. Neque agrum ejus, neque servum ejus, neque ancillam ejus, neque bovem ejus, neque jumentum ejus, neque omnem bestiam ejus, ne que omnia qua proximi sunt tui ] Illud αλερι αυτέ ω grum ejus ex Deuteronomio huc irrepsit. Deinde est εκλει με defestus: Intelligendum enim π τε βους αυτέ, π ποτοζυμές αυτέ, π κίψες αυτέ, aliquid de bove, de jumento, mento, de bestia, ut maneat eadem constructio per accusativum, quanquam alioqui recte etiam genitivum negat το Επίγυμεν sed frequens est ut τὶ & πυὶς subticeatur. Illud etiam ἐπ παντὸς κίνυες αυτέ neque omnem bestiam ejus, non est hic in Hebræo, sed additum est ex his quæ supra in Sabbati præcepto dicta. Exigui momenti sunt hæ differentiæ. Tertullianus compendio & præcedentia & hæc est elocutus, cum dixit, Alienum non concupisces, Advers. Judæos; item Adv. Marcionem 2. Nec minima excipi debent, nec maxima: minima ne paulatim ad majora siat gradus: quo illud pertinet in Comœdia Græca,

Mnd's βελόνης εναμμ' Επηυμής, ΠαμΦιλε.
Ne acuis filum, Pamphile, concupiveris.

& alibi, Myd's Bedonns,

mus

em:

tan-

fum

ige-

mus exia

4 45

8 8

mi-

pof-

att.

Spi-

rat,

0 &

it:

obe

II.

ut ere.

git

104-

MIL

)em

ne-

eft

178,

to,

φίλπατ, Επημησον άλλοπρίας ποτε.

Ne tu vel ad aciculam Unquam alienam animum adjexis.

Unquam alienam animum adjexis, mi carissime.

In maximis vero maxime elucet Justitiæ virtus.

Philemon.

And one adment dunched pur admin,

And one adment dunched pur Bedero.

Oud os the perada apprese un dapedonor.

Exer dunched no rectain adminer adminer

Oud os re tauta minte Apprese un voror,

And oses adodor yrnotar t'exor Quor

Eiras dinaid, a socier eiras fed.

Non justus, omnis abstinens injuria est,

Sed qui nocere cum potest tunc abstinet;

Nec qui recusat parva, sed qui maximis

Tentatus, animi robur invictum gerit;

Nec qui squi sista quolibet prastat modo,

Sed qui dolosi nescius suci, integra

Probitate, justus esse, non credi studet.

Quod

Pa

ali

A

lit

In

R

E

T

M

re

u

n

ic

p

5

0

ti

F

(

t

i

F

6

1

1

Quod autem notat Philo, morem fuisse Judæis quæcunque in Moss lege sunt ad hæc decem capita referre, non quod illa his verbis inessent, sed quod quæ hic habuimus ad genera quædam actionum pertineant ad quæ referri memoriæ adjuvandæ causa possent cætera, sicut in decem κατηγορίας res omnes a Philosophis digeruntur, idipsum multo plenius perfectiusque secere Christiani, sicut majore donati spiritu, ita & sublimiorum virtutum debitores.

Itaque ad caput primum, quod est we μοναρχίας de Unius imperio, rediguntur ab eis non modo ea omnia quæ speciem vel minimam præberi probantis falsorum deorum cultus vetant, de quibus vide Act. 15. 20, 29. 1 Cor. 8. 10. 1 Joh. 5. 21. Tertullianum in Apologetico & Canones veteres; verum insuper qua servari Ecclesiæ unitatem jubent, Joh. 17. 3, 21. I Cor. 8. 6. & 12. 2, 18, 19, 25. Eph. 4. 5. Ad fecundum, quod est de Simulachris vel Picturis, ea quibus prohibemur nos mancipare rebus subjectis sensui, & fic illa ipia Deo præferre aut æquare Matt. 6. 24. Eph. 5. 5. Col. 3. 5. Phil. 3. 19. Rom. 16. 17. de quo argumento vide egregia apud Chrysoft. in Ephel. s. Ad caput de Juramento referunt reverentiam eximiam Divini nominis, Matt. 6.9. & tantam ut ob eam etiam jurejurando omni, extra res ad Deum summe pertinentes, abstineatur, Matt. 5. 34. Jac. 5. 12. Ad illud de Sabbato, spem certam de ventura vitâ tranquillâ, Heb. 4. 1 — 11. cujus interim gustus quidam datur in conscientiæ pace Rom. 5. 1. Ad cap. de Parent. refertur à Christianis omnis honos & obedientia quæ inter limites Divinorum imperiorum exhibentur Regibus ac Ducibus, Rom. 13.1-8. 1 Tim. 2. 1, 2, 3. 1 Pet. 2. 13. Dominis, Eph. 6.5. Col. 3. 22. Maritis, 1 Cor. 11. 3. Eph. 5. 22. Col. 3. 18. 1 Tim. 2, 12, Tit. 2. 4. 1 Pet. 3. 1, 2, &c. item Paftori12-

re-

lod

er-

usâ

sà

er-

pi-

de

15.

in uæ

21.

ın-

ous &

14-

K1-

ob

ım

s. râ

us

Ad

os ri-

5.

3.

m

1

Summa

Pastoribus, 1 Tim. 5. 17. Heb. 13. 17. 1 Pet. 5. 5. aliisque eximii aliquid habentibus, Rom. 13. 7, 8. Ad prohibitionem Adulterii accenfentur non modo libidines approu nefanda, sed & Scortatio omnis atque Impuritas Matt. 15. 19. Mar. 7. 21. Act. 15. 20. Rom. 1. 26. 1 Cor. 6.13. 2 Cor. 12. 21. Gal. 5. 19. Eph. 5. 3. Col. 3. 5. 1 Theff. 4. 3. Rom. 6. 19. 1 Theff. 2. 3. & 4. 7. & Divortia extra adulterii caufam Matt. 5. 32. & 19. 9. Ad interdictum de Homicidio refertur omnis Ira atque Odium, pugnarum cædiumque semina, Matt. 5. 22, 43, 44, 45, 46, 47. Eph. 4.31. Col. 3.8. 1 Tim. 2.8. Jac. 1. 20. 1 Joh. 3.15. Ad caput de Furto illa rediguntur præcepta quæ non modo quicquam noceri aliis vetant, fed etiam id omni modo à nobis agi jubent ut profimus quam plurimis, 1 Cor. 6. 7, 8. 2 Cor. 7. 2. Col. 3. 25. Mat. 5. 44. Luc. 6. 35. 3 Joh. 11. 1 Pet. 4. 15. Rom. 12.14. Gal. 5. 22. 2 Theff. 3. 11. Ad illud quod de Falso testimonio est contribuitur in omni sermone Mendacii fuga, curaque perpetua Veracitatis & optimæ Fidei, Joh. 8. 44. Eph. 4. 24, 25, 26. 1 Joh. 2. 21. Col. 3. 9. Rom. 3. 4. 1 Tim. 1. 10. 1 Cor. 5. 8. Ultimum autem de Non concupiscendo eousque extenditur, ut nulla mora concedatur motibus animi ad illicita ducentibus, sed ut ii, simulatque deprehendi pollunt, vigili studio exstinguantur, ut apparet tum ex 11s quos jam ante adduximus locis, tum Marci 4. 19. Gal. 5. 24. 1 Pet. 2. 11. Id ipsum vocatur crucifigere, occidere, exuere veterem hominem, Col. 3. 5, 9. Rom. 6. 6. Eph. 4. 22. Sunt autem illecebræ illorum motuum tres, Voluptas, Fastus, Opulentia, 1 Joh. 2. 16, 17. cui consentiens Philo mala omnia natci ait doro μιας πηγής, θπιθυμίας η γεηματών, η δόξης, n ndovns, ab uno fonte, cupiditate scilicet aut pecuniarum aut honoris aut voluptatis.

Summa vero omnis præceptorum, Legalium quidem obscurius & umbris multis intercedentibus, Evangelicorum autem apertissime & lucidissime, huc tendit, ut Deus summe ametur, deinde vero hominum quilibet, Psal. 15. Esai. 33. 15. Mich. 6.8, Matth. 22. 37 — 40. Mar. 12. 30, 31. Luc. 10. 27. Rom. 13. 7, &c. 1 Cor. 8. 3. & 13. 2. Gal. 5. 14. 1 Tim. 1. 5. 1 Pet. 1. 22. Jac. 2. 8. 1 Joh. 2. 10. & 3. 17. & 4. 7 — 12, 20. Per hanc dilectionem sides est crepys whim operans, Gal. 5. 6. & The working perfecta, Jac. 2. 22. sine ea ejusque operibus mortua, 20. Hanc det in nobis augeatque Deus, propter Filium sum, per Spiritum Sanctum.

Hugonis

Hugonis Grotii

ADNOTATIONES

A D

SERMONEM DOMINI
IN MONTE HABITUM.

ui.

ni-8, 27.

& des

m,

nis

F

S

705

78

and only

on on

dr

em xa

107 pl

# HUGONIS GROTII ADNOTATIONES

#### AD

## Sermonem Dni in Monte habitum.

MATT. Cap. 5. Vers. 1.-12. Sect. I.

1. ΙΔών ή στο όχλες, ἀνέδη Ι. Τ είς τὸ όρω. κὰ καθίσωντος αυτέ, πεσοηλθον αυτώ οἱ μαθηταί αυτέ.

2. Καὶ ἀνοίζας τὸ ςτμα αυτές, λέγων\*

- 3. Μακάριοι οἱ Αωχοὶ τῷ πεύμαπ όπ αὐτῶν έςτν ἡ βαπλεια τὰ έρανῶν.
- 4. Maxaelos of กรงาริงาธร

5. Μακάριοι οἱ πεαείς "όπι κυπὶ κληρονομήσεσι τἰω χῆν.

6. Μακάριοι οἱ πονῶντες Ε διψῶντες τὸιὰ δικαιοσιώνων ότι αὐτοὶ χορται δήσοντας.

7. Μακάρλοι οἱ ἐλεήμονες ἔπ αὐπὶ ἐλεηθήσονται.

Μακάριοι οἱ καθαροὶ τῆ καροῖα ὅτι αὐτοὶ τ˙ Θεὸν ὅψον).

9. Μακάριοι οι ειρίωοποιοί. ὅπ αυτοί ψοί Θεκ κληθρουταμ.

10. Μαχάριοι οἱ δεδίωγμθροι ένεκεν δικαιοσύνης ΄ ότι αὐτῶν έςτν ή βασιλεία τ έρανῶν.

I. Videns autem turbas, ascendit in montem : & cum sedisset, accesserunt ad eum discipuli ejus:

2. Et aperiens os suum docebat eos, dicens:

3. Beati pauperes spiritu: quoniam ipsorum est regnum cælorum.

4. Beati qui lugent: quoniam ipfi confolabuntur.

5. Beati mites: quoniam ipsi possidebunt terram.

6. Beati qui esuriunt, & sitiunt justitiam: quoniam ipsi saturabuntur.

7. Beati misericordes: quoniam ipsi misericordiam consequentur.

8. Beati mundo corde: quoniam ipfi Deum videbunt.

9. Beati pacifici: quoniam filii Dei vocabuntur.

10. Beati qui persecutionem patiuntur propter justitiam: quoniam ipsorum est regnum calorum.

M 2

II. Maxa-

11. Μακάριοί ες τόπεν ονήδισωσιν ύμας Ε διώξωσι, Ε άπωσι παν πονηρον ρήμα καθ' ύμων, Φαδόμενοι, ένεκεν εμοδ.

12. Χαίρετε χ ἀραλλιᾶθε· ὅπ ὁ μιθὸς ὑμῶν πολὺς ἐν τοῖς ἐρανοῖς· ἕτω ρθ ἐδίωζαν ἀν ποιΦήτας ἀν ποὶ ὑμῶν. 11. Beati estis cum male dixerint vobis, & persecuti vos suerint, & dixerint omne malum adversum vos mentientes, propter me:

iple

abd

pro

in l

quu

ten

enu

nur

fole

tera

mil

ftin

pli

6.

VO

fica

Ch

COI

fec

evi

fra

200

mu

git

Sa

lis

ex

qu

tic

12. Gaudete & exultate, quoniam merces vestra copiosa est in cælis: sic enim perse cuti sunt prophetas, qui suc

runt ante vos.

#### Adnotationes ad Sectionem primam.

1. E 1 & 70 op or in montem: ] Sicut lex vetus de monte erat promulgata, ita & novam Christus in monte proposuit. Quomodo autem cum hâc narratione conveniant ea quæ dicit Lucas capite 6, ad Lucam dicemus.

Kashwaros aurs, περοπλ σον αυτώ οι μα ηπαι αυτώ ε cum sedisset accesserunt ad eum discipli ejus: ] Non duodecim aut septuaginta solum, sed omnes qui doctrinam ejus sectabantur. Quare οι μα ηπαι discipuli, sunt iidem qui & hic & infra 7. 28. οχλοι plebs, & Luc. 6. 17. οχλω μα ηπων plebs discipulorum dicuntur. Atque ita vocem μα ηπων discipulorum, scimus passim usurpari ut infra 12. 49. Luc. 6. 13. Act. 11. 26. multisque aliis in locis. Præcepta quæ propria sunt ac peculiaria segregatorum ad prædicationem Evangelicam infra sequentur capite demum decimo.

3. Maxae poi, beati] Imitatur Christus Davidem, aut certe eos qui Psalmos veteres in unum corpus collegerunt. Nam quod ei libro שפייושוֹ exordii vice præponitur, descriptionem hominis beati continet, simili verborum initio ששרי האיש beatus vir. Neque id ratione caret: nam disciplinæ activæ à finis tractatione ordiendæ sunt; unde pendet bonorum malorumque notitia. Bonum enim summum sinis

ipse,

ipse, deinde & alia quatenus eo ducunt: mala quæ abducunt. Ostendit igitur Christus sinem homini propositum esse debere vitam alteram meliorem: & in hâc vitâ pacem conscientiæ & quæ eam consequentur: proinde cætera hincæstimanda, & quo attentiores reddat auditores explicat hoc ipsum per enuntiata quædam & adosa inopinata, beatos pro-

nuntians eos qui vulgo miseri vocentur.

nale

nne

ien.

ite,

ofa

rie.

de

ri-

làc

6.

ım

e-

m

m

7.

ue

r-

ac

6-

n,

15

t,

IS

οί πωχοί, pauperes] Cum duæ à veteribus afferri foleant horum verborum explicationes, quarum altera ad tenuitatem facultatum, altera ad animi demissionem pertineat, cur priorem præferendam exifimem has habeo caufas: primum quod Lucas fimpliciter scribat Manageros of Maxo Beati pauperes, Luc. 6. 20. eisque opponat divites, non addità spiritus voce: deinde quod maxes pauperes illo altero fignificatu vix existimem reperiri. Beatos ergo pauperes Christus pronuntiat, eodem sensu quo & lugentes commate fequenti. Quia plerumque res opimæ & fecundæ fomenta funt vitiorum. Sic alibi dixit, vix evenire ut dives in regnum cœleste perveniat, infra 19. 23. Cui convenit illud Pauli: Considerate vocationem vestram fratres: non multi potentes, non multi nobiles, 1 Cor. 1. 26. Et Jacobi: Nonne elegit Deus pauperes mundi hujus divites in fide? 2. 5. Satis quippe est ad veritatem pronuntiati moralis ut valeat Thi to made plerumque: neque muestes exquisitæ tractationis libramentum ultra exigendum est quam rei fert natura, ut est apud Aristotelem initio ad Nicomachum. Tales funt & istæ Græcorum iententiæ: Euripidis,

Δάνόν γε, ποίς πλετέσι τέπο δί εμφυτον,

Σκαιοίσιν είναι.

Res misera, verum propria divitibus tamen, Carere mente.

Ejusdem,

ficat

Eo f

funt mis i

missi

paul

rent

neq

fign

& 1

4. 3 pati

qui res

ope

lors

(ni

eft

COI

mi

ift

Ala

T

mi

lun

ub

tit

re

Ci

in

cl

Ejusdem,

Πλετείς; ὁ τολέτος δ' άμαθια, δειλόν 9' άμα. Es dives? at iners res & ignava est, opes.

Et hoc,

Adres d'ò man sus, mand d'ex opdas mie.

Divitia iniqua multa meditari solent.

Item,

Εἰσορῶ δέλὸν δί ὁ πλέτος κὰ Φιλό Τυχον κακόν. Cerno; verum ignava, vitæ parca res, opulentia est.

Et hoc,

Εν τῶ τῶ τῶ τὸ ὅλῶω Φαυλότης ἔνεςι lis,
Πενία ἢ σοφίων ἔλαχε Δία τὸ δυςυχές.
Solet divitiis comes effe imperitia:
Magis malo coasta paupertas sapit.

Euphorionis,

Kaxèv τὸ παίδωμ ες ν εἰς εὐανδρίαν Ο τηλετος ἀνθρώποιον, αι τ' ἄραν τευφαί. Confilia nunquam animosa suppeditant opes, Nec auctor esse luxus audendi solet.

Antiphanis,

Ο ή ωλετος ήμας, καθάπερ ιατερός κακός, Τυφλες, βλέπντας ωξαλαδών, πάντας πιεί. At nos divitia, mos ut est Medicis malis, Cacos efficiunt, cum oculatos acceperint.

Menandri,

Αεὶ νομίζου θ' οἱ πένητες τ θεῶν.

Deorum cura pauperes credi solent.

Tale & Latinum illud: bona mentis soror paupertus.

Diogenes dicebat paupertatem subsidium esse ad sepientiam autodidantos sponte partam, quia re doceat quod alii verbis vix docentur. Teles Philosophus duas adferebat causas cur aptior ad sapientiam esset paupertas divitiis, priorem quod labores minus subtersugeret: alteram quod aliarum rerum curis minus distraheretur: quod ipsum Christus quoque significat

ficat infra 8. 12. Lactantius hâc de re fic disserit: Eo fit ut pauperes & humiles Deo credant facilius qui sunt expediti, quam divites qui sunt impedimentis pluri-

mis implicati.

Τω πεύμωπ [piritu:] Hoc quod à Luca prætermissum est expressit Matthæus ut oftenderet waxaproues hunc, beatitudinis hanc pradicationem ad eos pauperes pertinere qui malam fortunam non haberent oftentui, neque vero essent pep fusses queruli, sed animo placido in re sua modica acquiescerent, neque divitias appeterent. Ilveuna enim animum hic fignificat ut Esaiæ 66. 2. infra 26. 41. Johan. 11. 33. & 13. 21. Rom. 1. 9. 1 Cor. 2. 13. & 7. 34. Ephel. 4. 3. Sic Hebræis רוח נמוכרה fpiritus pauper, id eft, patiens. Sunt ergo πωχοί πνεύμαπ pauperes spiritu hi qui non fortuna tantum sed & animo sunt pauperes: ficut infra xadapoi xapola mundi corde qui non operibus tantum, fed & animo funt innocentes.

Αυτών έςτιν ή βασιλεία τ ερανών ipforum est regnum cælorum: ] Idem loquendi genus infra 19. 14. Talium (nimirum qui moribus puerilem ætatem referunt) est regnum cælorum. Sensus est, talibus enim solent contingere divitiæ coelestes, cognitio veritatis, remissio peccatorum, donum spiritus, & quæ alia regni iftius nomine veniunt. Est enim oppositio in voce πωχεί pauperes & in voce βασιλεία regnum. Scriptor Tobiæ 4. 22. μη Φοδέ, παιδίον, όπ επλωχεύσα εθν ύπάρχο on with a sav Posn + Osov. ne time, fili, eo quod pauperes Jumus. Multa habes, si Deum timeas. Memineris enim ubi uni virtuti beatitudo, aut vita æterna promittitur, id sumendum comparate ad eos qui tali careant virtute, eoque minus fint ad illa beneficia accipienda idonei, aut id eo pertinere, ut vis magna in tali virtute fita intelligatur, aliis tamen non exclusis.

2-

at

us

et

b-

us

11-

at

faut

TUE

8 6

veh

cum à mi

vina

17.

run cat

log

qua

con

Eti

All

con

act

libe

On

pot

pra

Le

fuu

mai

in I

It

Cæ

que

con

ficu

. 4. Oi mu Serns: qui lugent : ] Ivour sententia similis fuperiori, quam Paulus explicat, 9xives, inquiens, ταρμονίω καπεροζετα tribulatio patientiam operatur, &

quæ sequuntur Rom. 5. 3. Nimirum

- gaudet patientia duris: contra autem res secundæ vitiis sunt obtentui. Ne. que fruttra dictum, Υπορ Μαλέαν πλεύσως εύσεδης έπ Super Maleam navigans pius eris, & Plinio, Optimos esse nos dum infirmi sumus. Sed proprie hic lugentes intelliguntur cum sua qualitate: id est, qui mala ab hominibus aut à Deo inflicta patienter ferunt.

Παρακληθήσεντω. confolabuntur.] Hic pro parte, plene in posterum. Vide Paulum 2 Cor. 1. 4. Joh. 16.20,

Jac. 1. 12. Apoc. 7. 17.

5. Ilpaeis' mites: ] Qui alios placide ferunt & blande instituunt. Opponuntur means mites sive περου proprie τοις δργίλοις tracundis, Aristoteles Magnorum moralium lib. 1. 23. Plato 2. de Republica: cravna 3 πε Jupsed a πραθα Φύσις contraria enim iracundia mitis indoles.

Κληρονομήσεσι των γίω. possidebunt terram.] Ex Plal. 37.11. Usurpant hoc verbum Hellenistæ ut Hebræum ירש exprimant, id autem non fignificat titulo hereditatis acquirere, sed jure mancipii adipisi aut possidere, quia talia quæ sunt ad hæredes transeunt. Et hoc est quod proprie Græcis dicitur umol. Opponi enim folet womens Til zenod, ut Latinis manciprum ujur. The yle autem dicere videtur firmas atque constantes amicitias, quæ in terris longe optima est policibo. Has autem comparare fibi facillime solent qui miti placidoque sunt animo: quanquam & ad alias res minores tuendas multum valet hac virtus. Quippe à Junes ira, ut est apud Philosophum Φάνων αιτιον, συμφορας σύμμαχον, βλάβης σύνερχον & απμίας, χεηματων απώλεια, επ ή χ φροεας αρχηρόν. caufa cadium, fautor fautor calamitatis, comes damni & probri, pernicies re-

rum, audor exitis. Adde Pfal. 41. 1.

lis

ns,

&

le-

EON

nos

tes

ab

ne

20,

å

ve

10-

1:

4

al.

e.

ti-

fci

nf-

ð.

Ct-

at-

ma

ne

ım

æc

ım

di,

771.

tor

6. Oi moravores & Arlannes The Anacooveler qui estriunt & stiunt justitiam: ] Fames & sitis tralatione usitata vehementem quandam appetitionem fignificant, ut cum dicitur auri facra fames, & apud Plutarchum, i un mois unde antien numerous que non efurit aut sitit vindictam. Atque ita de fitire sumitur Esaiæ 41. 17. & SI. I. Joh. 7. 37. & aliis aliquot horum librorum locis. Aixaussims justitia autem vox hic fignificat of or disassourns viam justitie, ut infra hic scriptor loquitur 21. 32. id est, doctrinam ejus obedientiæ quam à nobis Deus exigit, quæ obedientia & infra commate 20. voce eadem Amauoruns justitia notatur. Etiam Philo dixit Asper Seems famem virtutis libro de Allegoriis. Cæterum fi quis Lucam cum Matthæo conferat, videbit tale defiderium hic indicari quo acti homines alia incommoda, puta famem fitimque, libenter subeant.

Nopraed forray. Saturabuntur. ] Ex Psalmo 17. 15. Omnia quidem Dei beneficia sub imagine cibi ac potis describi solent: Esaiæ 65. 13. Luc. 11. 53. præcipue vero doctrina coelestis. Nam & Hebræi Legem cibum anime vocant, & Christus Evangelium suum modo panis modo aque nomine appellat.

7. Oi exempores on autor exemploss. misericordes; quoniam ipsi misericordiam consequentur.] Est quidem &

in usu humano verum illud Publii:

Bona comparat prasidia misericordia. Item:

Habet in adversis auxilia qui in secundis commodat. Caterum hic arbitror recte à Latino interprete alisseque scriptoribus antiquis illud ixen some misericordiam consequentur ad Divinam misericordiam referri. Nam scut omnes hi panagorpoi ha beatitudinis attributiones,

N

leg

qui

au.

Sa

aut

Ide

ma

col

Q

ex

hu

tu

ter

pr

die

pi

ca

H

fir

Si

fit

ra

n

f4

fi recte advertas, in præceptorum traditione explicantur: ita quod hic dicitur younis per modum len tentia, infra traditur & asvenicos per modum exhorte tionis, 5. 45. & 6. 14. Stoici docebant succurrereesse sapientis, misereri non esse: & misericordiam vitium vocabant animi. At Christus non opera tantum misericordiæ præcipit, sed & affectum suo exemplo commendat. Sæpe enim legitur an hayxvid nvay miler. tus fuisse, quo affectus & quidem vehemens denotatur. Sic Paulus vult τα μελη συμπαργίν membra com. pati, 1 Cor. 12.26. Nimirum ut recte monet Lactantius, Christiana disciplina neque exscindit affectus, neque mediocritatem indistincte præcipit, sed rectum eorum usum monstrat, modo intensiorem, modo remissiorem pro rei dignitate. Quâ de re plenius agemus ad Lucam 19.41.

8. οἱ καθαροὶ τῆ καρδία mundo corde: ] Intelligi possunt oἱ ἀκεραιοι, id est, qui à suco omni & sallacis absunt, quos sinceros vocant Latini. Solet enim n καθαρον mundum conjungi τῶ ἀνυποκείτω non sicto, i Tim.

1. 5. 1 Petr. 1. 22. Atque ita erit hujus γνώμης sententiæ explicatio το βαινετική hortatoria, petenda exis quæ infra capite 6. disseruntur. Sed magis mihi pla-

cet xa Japèr mundum hic accipi eum qui fit

Integer vitæ scelerisque purus,
quem scriptores Latini etiam sanctum & castum vocant. Græce καθαροί τῶς κείρως manu puri dicuntur
qui homicidio affines non sunt, & fœmina καθαρώνι
in casto esse quæ concubitu abstinet, ideo addidit
Christus καρδία corde ex Psal. 73. 1. nimirum etiam
exigens animi innocentiam. Illo enim censore (ut
Taciti utar verbis) qui deliberant desciverunt. Ut autem καθαρον mundum ita interpreter movet me quod
sequitur, on αυπί τ Θεον ο ψοντω quoniam ipsi Deum videbunt. Nam & apud Johannem 1 Ep. 3. 2. itidem
legimus:

legimus: ἐνόμεθα αὐτὸν καθώς ἐςι videbimus eum sicuti est: deinde subjungitur, ε πῶς ὁ ἔχων τῶν ἐλπίδα πούπων π΄ ἀντῶς ἀγνίζει ἐαυτὸν,καθώς ἐκεῖνος ἀγνός ἐςιν, & omnis qui habet hanc spem in eo, sanctificat se, sicut & ille sanctus est. Solent enim pro eodem usurpari ἀγνὸς & καθαρός. Quæsivit nimirum Christus attributa, quæ aut ex simili, aut ex dissimili subjectis convenirent. Ideo his qui puro sunt corde (quatenus scilicet humana permittit fragilitas) præmium proponit, quod conspecturi sint Deum, purissimam scilicet mentem. Quare petenda est hujus γνώμης sententiæ explicatio ex his quæ infra in præceptis sequuntur commate hujus capitis 21. 27. & deinceps.

9. Eiglusomos pacifici: Proprie Græcis ita vocantur pacificatores, qui aliis dissidentibus medios se interponunt. At Hebræa vox, quam Græcâ voce expressit interpres, alius patet, pacisque studiosos significat, neque aliter hoc loco ea vox accipienda est. Sequitur enim hujus dicti explicatio in-

fra commate 23. & deinceps.

xpli-

Jen-

orto-

e effe

trum

mi-

plo

sser-

eno-

com-

tan-

tum re-

age-

ligi

CIIS

n n

im.

fen-

C 115

ola-

VO-

tur

UEI

dit

am

ut

au-

lod

em

15:

Tioi OEB KAn Informay. filis Dei vocabuntur.] Deus vocatur Deus pacis Rom. 16.20. 1 Cor. 14.33. 2 Cor. 13. 11. Phil. 4. 9. 1 Theff. 5. 23. 2 Theff. 3. 16. Hebr. 13. 20. Sensus est, eos qui paci student, Deo simillimos, ac proinde etiam Deo dilectissimos fore. Sic infra, on we shinds you & naveres upon & on segurois ut sitis filii patris vestri qui in calis est, commate 45. Sirachides olim dixerat: Tive op Pava as mamp & arm and pes τη μητεί αυτών, & ετη ώς μος υπίσου. & αραπήση σε μαλλον η μήτηρ σε, Esto pupillis ut pater, & pro viro matri illorum : & eris tu velut filius Altissimi, & miserebitur tui magis quam mater, 4. 10. Philo de sacrificantibus: οι το αρεσον τη φύσο δρώντος κ, το καλον, μοι εισι 8 Θεκ, qui id faciunt quod natura probum honestumque est, filii Junt Des. Hierocles docet nos ita locutos & Pytha-N 2 goriftas,

goriftas, haud dubie accepto ab Hebræis more, wi ηδη σεοδρράδαι τα παιδός άξια τ Θεον πατίρα καλών, Deum patrem vocans quod jam fecerit ea qua filium decent. Ef autem xaxeday vocari hic, rem ca voce indicatam confequi, 1 Joh. 3. 1. Iden munny aparla dedun ημίν ο πατηρ ίνα τέχνα θεού κληθωμθυ, Videte qualem co. ritatem dedit nobis Pater ut filii Dei nominaremur. Quod alibi dixerat, id wer autois & soiar tieva 908 speat, deter eis potestatem filios Dei fieri, Evang. 1. 12. Sic quod Efaiæ 14. 20. eft RTP vocabitur, Chaldwus vertit manebit; & quod eft Efaiæ 61.7. Lucas vertit per in eft, 19. 46. ut notavimus fupra 1.22. Nec aliter Syrus id quod eft Genes. 21. 12. Sic & Philo de linguarum confusione: of Ansmun x52 en popula To ins ιρί Θεν ως σωγορεύον) δεόντως, scientia praditi recte uniu Dei vocantur filii. Ex hâc verâ Dei imitatione fequitur porro etiam divinæ gloriæ participatio, ut oftendit Johannes dicto Epistolæ loco & Paulus Romanorum 8. 17.

10. Δεδιωγμθροι, persecutionem patiuntur Græck διώπειν est non tantum accusare, sed & expellere, ut δώπειν όπι δ γῆς, διώπειν τ΄ οἰχίας pellere terra, pellere domo. Sed apud Hellenistas Judæos latius ea vox patet, ut exprimat Hebræum τη, quod omne genus vexationis, præsertim gravioris, continet. Latine persequi nulla re adjecta hunc sensum non habet. Alioqui persequi judicio, persequi bello recte dicitur. Sed Christiani Hebræos & Hellenistas imitati dixerunt persequi, pro quo veteres Romani dixissent vexare aut exagitare.

"Erexer ducacouins propter justitiam: ] Vox hæc vix unquam in his libris finem, at plerumque causam fignificat quâ agens impellitur. Latinis ergo eandem habet notionem: ut virtutis ergo. Anaconion autem hic iterum obedientiam divinorum mandatorum fignificat.

OUTUN

bru

doc

feq

mu

ita

fin

qu

hu

tron

me

tui

lii

rep

gui

per

ho

fæ

co

ph

E

CU pi

H

ta

Pi

AUTON EST & Basileia T seguin, ipforum est regnum caforum | Cum Bankeia spavov regnum calorum modo doctrinam coeleftem & quæ eam in hac vita confequentur, modo gloriam coelestem fignificet, ut multis in locis videre eft, ut priorem fenfum supra, ita posteriorem hic amplectendum sentio: tum ut fingulis subjectis fingula attributa respondeant, tum quod omnino proxime sequens comma videatur dicti hujus generalis particularem imignon latiorem expositionem continere; ibi autem mercedis culestis expressa Atque hinc factum est, ut jam Clementis temporibus diverso modo hic locus legeretur. Iple citat, on autoi yoi OES unn morray quie ipli filii Dei vocabuntur, quod ex sequenti commate ir-Ab aliis legi testatur, on autoi εσογταμ τέλειοι quoniam ipfi erunt perfedt: atque etiam, on igen tonov one & Swx Informy quonsam locum habebunt ubi nemo eos persequetur. Quæ omnia glossemata esse arbitror explicantia quid effet Baoileia T sparar regnum culorum hoc loco.

11. Oner dreed o worr, cum maledixerint ] Ut olim Elifizo factum 2 Reg. 2. 23.

12. On à modos open mais, quoniam merces veftra

copiosa est ] Ex Genes. 15. 1.

10

eum

Eft

tam

MAN

64

10d edit

od rtit

er-

Vec

ilo

EXOS

THE

feut

0-

1115

ne

et.

or.

te-

nt

XIV

n-

et

e-

at.

outus educar con mesopinas, sic persecuti sunt Prophetas] Josephum, Mosem, Samuelem, Davidem, Esaiam, Jeremiam, atque alios. Vide Nehemiam 9. 26. Orationem Stephani in Actis, & quæ infra dicuntur 23. 31. Nimirum ita est, veritas odium parit: præsertim ea quæ ad mores emendandos pertinet. Hoc si Heraclito, si Democrito, si Socrati evenit, tantillam faculam allucentibus, quanto magis Christi discipulis exspectandum est? Plato secundo de Republica ait, ad explorationem veræ virtutis opus esse ut vir bonus μηδεν άδικων, δόξαν εχη των μεγίσην αδικίας.

αδικίας, ίνα η βεδασανισμθή Θ είς δικαιοσιών τω μη πή. Day was dollas x 7 was autis syroutien, and it αμετώς τος μέχρι θανάτε, cum nibil injuste agat famam tamen sustineat maxima injustitia, ut explorata sit justi. tiæ eo ipso quod non inflectitur amota fama & que cam consequentur, sed immobilis manet ad mortem usque.

#### MATT. Cap. s. Verl. 13. - 16. Sect. II.

13. Meis igt to alace of 13. TOS eftis fal terra: אוה במו בו דו מאמג עמי פמששח, כי דונו מאושיקסבדמן; פינ रेर्वेश खूर्यंस हम सं माने विभानेनारया इट्रंक, मुद्रम् अवस्थानस्माराधिका एक र in France.

14 THEIS EST TO DOS TOU אפדעצ. צ לענימדין דיאוג אפט-Gηναι επάνω όρες καιμίνη.

15. Oude καικοι λύχνον, χ मिंद्रकार वर्णा के के म मर्विश्न, άλλ Τλι τω λυχνίαν, ε λάμ-त्र त्राया काड टा मा वाराव.

16. Ουτω λαμι μάτο το Φως υμών έμπεροθεν τ ανθρώπων, οπως ίδωσιν ύμων τα καλά ερρα, κ, δοξάσωσι τ πατίρα ύμων T CV TOIS Spavois.

quod si sal evanuerit, in quo falietur? ad nihilum valet ultra, nisi ut mittatur foras, & conculcetur ab hominibus.

14. Vos estis lux mundi. Non potelt civitas abscondi lupra montem polita.

15. Neque accendunt lucernam, & ponunt eam lub modio, fed fuper candelabrum, ut luceat omnibus qui in domo funt.

16. Sic Inceat lux vestra coram hominibus, ut videant opera veltra bona, & glorilicent patrem veltrum qui in cælis eft.

Adno.

13.

vid

& p om duc tati der Ques nar om

fim 27

ans

qui

qu

na

nil

lis

H

tai

era

(TU)

114

ut

A

ftr

C

ac

0

fa PI

## Sermonem Domini. Matt.5.

Adnotationes ad Sectionem secundam.

m

10-

ıdi

u-

ub

mo

**co-**

ant ıfi-

111

110-

13. Meis es to alas & ms. Vos estis sal terra: ] Ut modo dicere occœpi, nihil fatis causæ video cur hæc ad Apostolos restringantur. Nam & μακαρισμοί beatitudinis pradicationes communes funt omnibus: & allocutio quæ præcessit commatibus duobus antecedentibus omnes spectat, qui pro veritate injurias sustinent. Tum vero clarum est eofdem dici axas & ms fal terra, & commate sequenti Ous 8 rooms lumen munds. At Oweners in rooms luminaria in mundo dicuntur non Episcopi tantum, sed omnes vere Christiani, ut apparet Phil. 2. 15. Cui fimile est illud apud Justinum: "Omep erw or ownam Juxi, tet eion en xoruw zeistavoi. Quod in corpore est anima, id in mundo Christiani. Jam vero hoc ipsum quod de fale dicitur, Lucas directe dictum ait wes our oxxxs ad turbas 14. 25, 34. Sensus ergo est, eos, qui ab ipso Christo veram ac falutarem doctrinam percepissent, non exemplum vivendi ab hominibus aliis petere, fed aliis exemplo effe debere. Salis autem præcipua vis est adversus putredinem. Hinc illud Varronis, suillo pecori animam pro sale datam ne putisceret, ex Cleanthe desumptum, cujus hæc erant verba: cor us and aray exer the toxler ina un काम में प्रश्ंव. Neque alia de causa and Fior sal divinum dixit Homerus. Hinc sapientia sal dici ccepit, ut est apud Comicum: qui habet salem qui in te est. Atque eodem respicit Paulus, cum sermonem nostrum ita blandum vult esse, ut tamen sale condiatur, Coloff. 4. 6. Sed proxime ad hoc loquendi genus accedit quod Livius Græciam sal gentium vocat. Ostendit ergo Christus officii esse eorum qui verze sapientiæ præcepta hausissent, aliorum sordes expurgare.

mi

Na

tha

&

ut

Sic

me

eper

pro

auć

cæli

bræ cæli

ean

app

amo

Dei

lis &

fupr

quar

mund aute

non

tra :

Deu

The piece terra: Vox piece quæ est commate se quenti vox résus mundi, haud dubie generis humani universitatem significant, quomodo & terrarum & mundi vox Latinis usurpantur. Nimirum pauci isti à Christo instituti sermentum suere quo tota farina fermentata est, infra 13.33.

insulsum, ut & Marcus 9. 50. id Hebræus dicitur han ut Jobi 6. 6. eademque vox το μωρον stultum significat Jobi 24. 12. Jerem. 23, 13. Thren. 11. 14. Hebræam igitur vocem quam proxime potnit expressir

Græcus interpres.

Ev τον αλιοθήσετας; in quo salietur?] Non absolute sumendum, sed relate. ἐν τον αυτό αρτόσετα; in quo il lud condietis? inquit Marcus omni ambiguitate remotà. Sal in se habere debet vim excoquendi. Nam si putruerit, non est quo corrigatur. Sic illi qui à Domino Jesu veram doctrinam hauserant, ipsi emendare alios debebant, non autem exspectare ut ab aliis ipsi emendarentur. Simile est huic proverbio illud Græcis usitatum, ὅτων τὸ τόθωρ πνίχω, ὁπιπόνει τὸ δῶ; ubi aqua sustatum, στο τὸ τόθωρ πνίχω, ὁπιπόνει τὸ δῶ; ubi aqua sustatum, στο τὸ το το το δοδετε?

Παρυμώδης proverbialis locutio de re nihili. Sed intelligenda hic fimul poenæ comminatio, quam explicat Lucas 21. 24. υπε Hebræis eft quod εναρη quilibet Græce loquentibus, ut fine libri Judicum

vertunt 70.

14. Πόλις κρυδηναι, civitas abscendi] Vult Christus auditorum suorum integricatem non minus esse conspicuam quam solent esse urbes quæ in montis vertice sunt collocatæ: qualis erat Hierosolyma, Ecclesiæsigura. Vide Ezech. in sine. De coetu autem piorum qui, dum vixerunt Apostoli, facilius quam postea, dignosci potuit, hic directe non agi & præcedentia & sequentia ostendunt.

## Sermonem Domini. Matt. 5. 105

ninus usitata, ex Græcia tamen in Latium venit. Nam & Dinarchus ea utitur. Credibile est à Matthao scriptum new quod hic habet Syrus, quando & Hieronymus in veteri Federe new modium vertit.

και λάμπ, & lucet] Hebraismus pro ίνα λάμπη ut luceat recte notatus à veteri Latino interprete. Sic candelabrum in medio tabernaculo, deinde in

medià æde Templi lucebat.

ſe.

mi

fti

na

de

5

e.

Fit

ite

e.

m

1

n.

ab

io

11

[u

n-

X.

916

m

ns

n-

œ

fi-

m

or,

16. 'Ιδωσιν ὑμῶν τὰ καλὰ ἔρρα & δοζάσωσι, ut videant opera vestra bona & glorificent ] Est & hic Hebraismus pro ἰδονπες δοζάσωσι videntes glorificent, tum vero vocis δοζάζων bonorare notio non Græca est sed Hellenistica, auctoribus 70. qui ita optime putârunt exprimi Hebræum & CCC magni facere.

Tòr אבינו שבשמים י בי ציפשיסיק. Patrem vestrum qui in telis est.] Inter nomina Dei quæ commentatores Hebræi tradunt est אבינו שבשמים Pater noster qui in telis. Quamquam vero Deus omnium opisex recte

eam ob causam Pater dici possit, ut

— Патір андранте Этанте,

apparet tamen ex eo quod hic additur vuña vestrum, Christum & hic & aliis in locis magis respexisse ad amorem peculiarem vereque paternum, quo pietatis studiosos Deus prosequitur. Senecæ vir bonus, vera Dei progenies, libro de providentià. Quid vox pluralis espavon cælorum in Hellenistarum sermone significet, supra diximus, nimirum beatissimam illam regionem quam solà mente complectimur, è résquent è vonton mundum illum qui animo comprehenditur. Quamquam autem Deus sæpe dicitur esse vos segavois in cælis, non id tamen intelligendum est quasi Deus ullis extra se spatiis terminetur. Vere enim dixit Solomo Deum neque cœlo aspectabili neque illo supremo

17

8

cr

έλ

λE

à

I

A

4

Peps

coelo, quod שמי שמי celum celorum vocat, comprehendi, Regum 8. 27. Ante res conditas Deus haud dubie fibi fuffecit pro loco. Neque cum re condidit natura ipfius immutari aut à fui ipfius opificio limitari potuit. Recte ergo Hebræi Magiltri Deo inter alia nomen tribuunt opp Locus, quia ipfius immenfa natura nullo extra fe loco tenetur. atque adeo fibi est quasi locus rebus à se factis infinito major, easque excellentius & efficacius continens quam locus foleat res locatas: quam Hebraorum veterum sententiam hunc in modum exponit Philo: Enel auros saura roms (hoc est auros) 2, auros Eauth whypes & inava orth whyper & werexer, autos of war Ederos ans werezouch G, quoniam ipfe fibi locus, & ipfe fui plenus, & tot illa qua funt implet ac continet, ipfe ver à nullo continetur. Eademque veterum Christianorum fententia, Osos weize ti Beznod to mur, melan & muris, warse Th soia, stas & Th asia, Deus voluntate totum hoc continet, major Universo, ut substantia, ita & majestate, ut docte differit scriptor responsionum ad Orthodoxos quæst. undecimå. Theophilus libro secundo adversus gentes: Otos & xwpetray, alla auros est romos Tolan, Dem non comprehenditur, sed ipse Locus est omnium. Dicitur tamen de obpavois in culis esse potius quam alibi, qua ficut in illà regione majestas Dei fingulari & eximio modo apparet, ita & olim in ea regione summa ab ipso præmia expectamus, tunc cum se plenissime nobis & Deum & patrem est demonstraturus. Sed & Græci ut multa ex Oriente ita hoc quoque hauserunt Nam sedem Deorum ponunt supra sideream regionem. Aratus de Eridano aftro:

- Osw vm now popund.
- Deum se sub pedibus fert.

Quod imitatus est Callimachus & ex Callimacho Catullus in coma Berenices,

Sed quamquam me nocte premunt vestigia Divûm.

### MATT. Cap. s. Verf. 17 .- 20. Sect. III.

17. ΜΗ νομίσητι ότι ήλθον καταλυσες τ νόμον, η कि व्यक्तिमायह. क्या में प्रीम प्रवπιλυσα, αλλά ωληρωσαμ.

om-

)eus

res

Opi-

istri

quia

tur,

in-

nti-

20-

onit

WTO5

V

ipse

vero

um

705,

011-

, ut

XOS

rlus

eus)

tur

1111 nio

ab me

18

int.

10-

ho

18. Αμίω γο λεγω υμίν, ENS an TREPER IN O BE GIVOS C 4 भूम कित्रक हम में मांव प्रह्मवांव हे माने much In Down & vous, Ews av אנטוע אניון דבן.

19. Os Ear &y Duon mias T CIDAWY ΤΕΤΟΥ Τ Ελαχίσων, χ oldary stw cor and pourss, באמאוקסה אאח אחסו ) כו דון במסוλલα Τ΄ έρανων ος δ' αν ποιήση ב לול מציון אדוב עבושה אאון אוסבי α τη βασιλεία τ ερανών.

20. Λεγω 30 υμίν, στι εαν μη πειστεύση η δικαιοσιώη ύμων тем т Гранцатии х фаслσαμων, & μη εισελ βητε εις τω Bandelay T Sparwy.

17. N Olite putare quoniam veni folvere legem aut prophetas: non veni folvere, fed adimplere.

18. Amen quippe dico vobis, donec transeat coelum & terra, jota unum aut unus apex non præteribit à lege, donec omnia fiant.

19. Qui ergo solverit unum de mandatis istis minimis, & docuerit sic homines: minimus vocabitur in regno cœlorum. Qui aut fecerit & docuerit: hic magnus vocabitur in regno cœlorum.

20. Dico enim vobis, quia nifi abundaverit justitia vestra plus quam Scribarum & Phariæorum, non intrabitis in regnum cœlorum.

#### Adnotationes ad Sectionem tertiam.

17. K ATRANSTEN, Solvere ] Quod hic xatransien, infra λύειν dicitur commate 19. Est quidem Auer voucor legem solvere sæpe apud Demosthenem abrogare. Sed hic vox ifta laxius paulo lumenda elt, pro eo quod est Legem oppugnare factis dictifve. Tale est illud où duvarra du nivay n zeapn non potest solvi Scriptura Johan. 10. 35. & quod huen to oul Cator folvere Sabbatum dicitur qui contra Sabbatum facit, Johan. 5. 18. Imo illud ipium dien + vous solvere Legem 0 2 apertum

tal

Ci

nis

ter

qu

ob

tiâ

ex

tu

qu

ni

ell

ill

civ

op

rat

ob

in

&

tu

HE.

eft

in

de

de

ax

cal

ad

lit be

da

CO

apertum est ita sumi Johannis 7. 23. pro quo & καταργείν τ νόμων destruere Legem dixit Paulus Rom, 3. 31. Atque hanc veram esse hujus loci explicationem oftendit id quod sequitur commate 19. ubi mien nai oldaoudy facere & docere opponitur mi Nuew ei quod est solvere. Sed hic insurgunt in nos Judæi clamitantes itum ab Apostolis contra hanc Ma. giftri professionem. Sed labi illos rerum nostrarum ignorantia vel hinc pateat, quod hæc ipfa Domini verba Apostoli memoriæ consecrarunt, nunquamid facturi, si ipsorum documenta ab hoc documento discrepassent. Adde quod ille ipse Apostolus, quo nemo constantius libertatem Christianam contra necessitatem Hebraicorum rituum defendit, idem de fe dicit quod magister dixerat: νόμον έν καπαργεύψ Ala & nigews; un Sporto, atta vous iswell, Legem ergo destruimus per fidem? Absit, sed Legem statuimus. At idem est qui alibi dicit Christum νόμον των έντολων έν δόγμας катерующ, Legem mandatorum decretis evacuâsse, Eph. 2. 15. Rursum quod hic Christus dixerat venisse fe ωληρώσας τ νόμον adimplere Legem, hoc & ille Apostolorum eximius non semel agnoscit, ut cum Chri-Rum vocat Tid & vous finem Legis, Rom. 10.4. & νόμων παιβαγωχον eis Χριστν Legem pædagogum ad Christum, Gal. 3. 24. Jam vero in scriptis Apostolicis est ubi invenias vouce Legem dici mod parisor spiritualem, Rom. 7. 14. est iterum ubi vocatur vous crodys στραικής lex mandati carnalis, Hebr. 7. 16. Quare cum sano nemini in mentem venire possit viros graves & in defensione doctrinæ suæ adeo constantes, non modo alios aliis, sed ipsos sibimet pugnantia scripsisse, videndum est quomodo dicta ista inter se consentiant.

Primum igitur notissimum est, jus aliud esse Naturale, perpetuum, commune omnibus, aliud constitutum, quod plerumque solet esse peculiare ac mutabile:

80

om.

ica-

19.

Ju-

Maum

ini

1 id

nto

luo

nede

uly

de-

em

do

oh.

ffe 10-

[]-

å

bi

m.

75

10

in

lo

1-

ıt.

i-

1-

tabile: quale est jus populi cujusque proprium, quod Civile vocamus. Jus naturale, hoc est rectærationis præscriptum, animum præcipue respicit, & externas actiones ex animo æstimat. Jus civile eodem quidem tendit, sed cum id per hominum pravitatem obtinere nequeat, contentum est exteriori innocentià: &, quod inter homines fieri necesse est, animum ex factis metitur. Itaque corpori præcipue ponitur, & de rebus agit quatenus cerni oculis manibufque tangi possunt. Confilia conatumque non punit, nisi in rebus atrocissimis. Hinc Seneca exiguam rem esse dicit ad legem bonum esse. Cumque perpetuum illud jus bonos certet efficere virtutis amore, hoc civile malos formidine pœnæ coercet, quo jure opus non fuisset, si homines sinceris naturæ (id est rationis à Deo illuminatæ) atque adjutæ præceptis obtemperassent: Sed cum parentes darent progeniem indies vitiofiorem, refrænanda fuit gliscens malitia, & resuscitanda notitiæ vestigia, quæ prava consuetudo pæne obliteraverat. Ergo α Σαβάσεων ένεκα νόμΦ weggening propter transgressiones lex apposita est: id elt, addita elt lex scripta in tabulis ad legem illam in mentibus scriptam Gal. 3. 19. Atque adeo quod de lege Mosis dixit Paulus δικαίω νόμον 8 κειώται legem justo non esse positam, I Tim. 1. 9. hoc in universum de lege civili Socrates pronuntiaverat νόμον ένεκα azadwo où γρέος legem non esse factam virorum bonorum caulà. Quin ad minora etiam quædam delicta externa connivere coguntur leges civiles, ne irrito adversum adulta vitia nisu hebescat acies publicæ auctoritatis.

Lex igitur Moss, cum data sit uni populo Israelitico, non minus quam leges civiles humanæ, habere debuit quædam tralatitia ex jure naturali, quædam vero propria isti populo istisque temporibus accommodata. Agnoscit hoc discrimen in lege patrià Jesephus

mi

pe

eti

bu

illa

bu

im

pr

Vic

ita

ni

ve

er:

D

ſe.

M

ta

Et

de

Sc

qu

po

fe

lo

lia

ce

de

tû

fd

no

CO

di

ta

Iosephus accurate eâ de re disserens Originum lih 16. cap. 10. ubi illud jus constitutum vocat mi A Consuetudines; illud autem perpetuum partim # 1. nauor mion and powers ouries humanisceror justum illud quad omnibus ex aquo bominibus utile est, partim 70 megs x4. λοκαραθίαν κοινον άπασι C μόνον ίκανον ΔΙασώζειν τ τ ανθιώ Tan Biov id quod ad probitatem omnibus communiter pa. tet, solumque per se sufficit ad tuendam bominum vitam. quod quidem jus potissimum à lege ait respici. He bræorum magiftri hæc proprie volunt dici mrn bre. cepta, illa p'pn ftatuta, ut initio ad Lucam dicetur. Justinus in colloquio cum Tryphone idem discrimen clare Judzo ob oculos ponit, cum alia ait esse xaft As xay Quod x aiwwa xada generatim ac per se & semper honesta, quæ qui olim præstiterunt, communem cum Christianis gloriam erunt reportaturi, alia vero on Appenapolar & has (addere poterat, & ob occasiones temporum ac locorum) Alarax Jevra ob populi duritiem constituta Sic & in constitutionibus quæ dicuntur Clementis plurimis locis diftinguuntur TR QUOTRA 8 1048 naturalia Legis, & ni enviousne superinducta. Irenzus quoque 4.27. illa prioris potiorisque generis naturalia Legis vocat. Sicut igitur ante legem conditam, vera pietas, five fiducia in Deum per caritatem efficax, id fuit quod hominem Deo acceptissimum faceret, ita in ipsa lege voluit Deus exstare eju sudonios sui beneplaciti vestigia. Itaque amari se integro corde postulat, cor vult circumcidi, & qua alia funt ad eam formam. Sed hoc omne ut dixi tralatitium est, neque pars proprie legis ejus que erat Civilis, sed scopus atque propositum: quo modo & in Zaleuci & in Charondæ legibus & 14 tabulis quædam inferta erant ad animi castimoniam pertinentia. Apparet hoc ex sanctione legis qua erat civilis. Ea enim capitale supplicium legirupis minabatur: Sermonem Domini. Matt. 5. 111

minabatur: tantum autem abest ut intra animum peccantibus tale supplicium irrogatum suerit, ut etiam externa quædam delicta victimis aut verberibus expiarentur. Hoc vero præceptum habebat lex illa civilis supra humanas leges, quod obsequentibus, hoc est ad legis normam viventibus, non tantum impunitatem sed & vitam longam atque prosperam præstabat. At Christi lex, ut comminationem graviorem habet, perpetui scilicet supplicii, Hebr. 2. 3. ita & melioribus promissis sirmata est, Hebræor. 8. 6.

nimirum regni coeleftis.

lib.

A 16

wood

Xa.

pú-

pa-

am,

He-

74-

ur.

nen

196

iper

um

255

mes

011-

le-

SHO

eus

uu-

di-

em

um

jus

111-

alia

tra-

uz

110-

12.

iam

uæ

pis

ur:

Videamus nunc quid fit quod Christus dicit se venisse νόμεον τοληρώσει adimplere Legem. Legis scopus erat homines quam optimos efficere, quales fiunt Dei reverentia & caritate mutua hominum inter fe. Hæc duo maxima legis præcepta vocat Christus Matt. 22. 37, 38, 39, imo ait binc pendere Legem totam & Prophetas, 40. Paulus diligendo hominem alterum Legem ait whyproday impleri, Rom. 13. 8. Gal. 5. 14. Et Jacobus 2. 8. legem Regiam ait masiaday perfici eadem dilectione, addens xara rlw zeaple secundum Scripturam, veteris Federis libros intelligens. quod lege monstrabatur quidem, legis tamen tempore à paucis in ipfo etiam Ifraelitico populo præstabatur, id ut omnes in se credentes præstare posfent, Christus effecit, idque non vi legis (quæ malos coercebat magis quam faciebat bonos,) sed peculiaribus Dei præsidiis, remissionem promittens antecedentium peccatorum omnium, certam faciens fidem beatæ immortalitatis, & large effundens spiritus fui copiam. Apparet igitur quomodo Christus id quod in lege erat præcipuum atque immutabile, non modo non everterit, sed & stabiliverit atque confirmaverit. Jus autem alterum quod constitutum diximus, partim ad cultum divinum, partim ad locietatem civilem pertinet.

lem

ner

jus

qui

val

du

fol

CIO

Me

ten

1011

via

pra

ver

Ut

VO

cui

Ch

qu

eff

HE)

aur

M

nes

via

tac

op

ret

rei

ad

tia

pu

tu

Agamus primum de jure ad cultum divinum pertinente, quod Rituale aut Pontificium jus liceat vo. care. Hoc igitur jus Christus neque exemplo neque doctrina oppugnavit. Nam dum in terris vitam vixit mortalem, & iple præscriptis ritibus paruit& aliis Hebræis ut itidem facerent auctor fuit, ut videre est infra 8. 4. 26. 18. Quod vero postea id jus evanuit, factum est ex ipsius juris natura. Neque enim tale erat ut Deo per se placeret, sed populi ingenio temporibusque illis aptatum. Nam facris il. lis cæremoniisque populum Israeliticum, nimis patentem ad superstitionis contagia, Deus ab aliis gentibus segregare voluit, & occupatum distinere nead falsorum numinum cultum deficeret. Quare cum venisset tempus tot vaticiniis prædictum, quo gentes aliæ cum piis Judæis in unius veri Dei cultum coalescerent, impletà circumcisionis promissione, legis causa cessante, æquum erat legem quoque Ritualem cessare. Data enim hæc lex erat usque dum veniret semen illud Abrahamo promissum, Gal. 3.16. Et hoc ipsum non obscure indicaverant Propheta, novum fedus, facrificiaque nulli loco adstricta, & animo peragenda prænuntiantes, & Prophetis confentiens Christus, cum diceret imminere tempus quo Deus coleretur non alibi minus quam Hierofolymis, in spiritu & veritate. Nihil igitur opus fuit legem antiquari quæ ad tempus constituta ipså temporis maturitate evanuit: ficut leges propriæ belli temporibus pace factà sponte sua exolescunt. Tantum opus erat pacem hanc Judæorum & gentium promulgari: quod fecit Christus tum voce sua, jam à discipulis discessurus, tum visis coelitus missis, tum palam spiritu miraculorum opifice dato non tantum Iudæis, fed & alienigenis qui in ipsum crediderant. Nihil ergo à Christo factum est contra legem Ritualem, er.

0-

ue

am

&

VI-

145

ue

in-

il.

12-

n-

ad

ım

n.

ım

le-

12-

ve-

16.

tæ,

&

n-

110

115,

em

ris

m-

um

ro-

1 2

um

um

nt.

ua-

em,

ribus

lem, ficut nec contra leges ad belli tempora pertinentes facit, qui pacem fancit atque promulgat. Imo ius hoc quoque à Christo emanpagn impletum, primum quia & paruit ei & pareri præcepit, quamdiu jus illud valere juris auctor voluit: deinde quia homines perduxit ad puram piamque Dei venerationem, quod folum principaliter Deo fuisse propositum, sacrisiciorum autem ritus ex occasione duntaxat institutos, Moses Maimonides ingenue fatetur, probatque sententiam fuam his Jeremiæ verbis: Non egt cum majoribus vestris neque pracepta ipsis dedi de holocaustis & vitimis quo die eos ex Ægypto duxi, sed hoc est quod eis pracepi, ut voci meæ auscultarent, egoque essem eis Deus & iph effent mihi populus, 7. 22, 23. quo ipio loco adversus Tryphonem idem probat Justinus Martyr. Ut autem wanpoons impletio ista magis esset conspicua, voluit Deus optimus maximus fingulas prope circumstantias Judaicorum rituum congruere rebus Christi. Atque adeo demonstratu facile est, ut inquit idem ille Martyr, marne ne uno Massas Algeran Jerne effe τόπες κ σύμβολα κ καταγελίας τ τω χειςω χένεως μελάντων, में में संड αυτόν πισεύειν ως εγνωσ μουών, में में क and 8 20158 operiors rived methorrow, omnia illa que à Mose constituta sunt esse figuras & signa & annuntiationes eorum que Christo, & eis, qui in ipsum credituri providebantur, erant eventura, & que à Christo ipso erant Quare quod de vaticiniis dicit Christus, oportuisse ea in se announce adimpleri, idem ad cæremonias etiam suo modo referri potest. Sed ejus rei accuratius tractandæ materiam præbebit epistola ad Hebræos.

Reltant instituta ad societatem civilem pertinentia. In his autem exigit ubique gentium ipfa reipublicæ necessitas ut multa quæ per se non probantur legum auctoribus, permittantur tamen ne majo-

fect

lege

doca

loq

ftus

plic

mu

pro

que

Nes (

1. 2

ftus

que

tol

pro

ma

Le.

rig

ct2

tur

Pr

eti

die

in

ve

rec

qu

Va.

H

ribus malis detur occasio, aut etiam ne vilescant fine moribus leges. Quamobrem Cicero fententiam vult dici ut in face Romuli, non ut in Platonis Politia. Sed & ipse Plato cum finxisset quandam ex suo in. genio rempublicam, nullo ad homines respectu, aliam deinde descripsit in legibus quam vocat & corporar ex suppositione. Alius quidam interrogatus, e co Radigous Eleto rois mairags vouss; An optimas leges civi. bus suis prascripsisset? respondit, & ou na dand name gous, all we educate cor nalligous, non optimas simpliciter. sed optimas ex iis quas potuisset. Talibus ergo institutis, quæ legum auctori expressit necessitas, si quis non utitur, aut alios etiam tam bonos reddit, ut uti eis nolint, nihil profecto committit aut contra sententiam: imo vero censendus est id facere quod le gis auctori maxime placet. Nam, ut ab Aristotele verissime scriptum est, omnibus legum auctoribus propositum est cives bonos efficere. Cætera vero instituta quæ ad veram virtutem videri poterant a Ala Doea media, Christus nusquam oppugnavit: imo ipse eis paruit, & discipulos docuit cujusque reipublicæ legibus, quantumlibet humanis, obedire. Bene de Christianis scriptor ad Diognetum: क्यों जिल्ला Tois west whois vousis & Tois idiois Biois vixuon ou vouss, obediunt legibus constitutis, & vita sua superant leges. Quod fi humanis ejus generis legibus parere juffi funt Christiani, multo magis iis quæ Deum habebant auctorem. Attamen hoc etiam jus emortuum est, cum in poenam Judæorum contumaciæ, extinctum est quicquid reipublicæ restabat: quia sublato eo quod principale est, necesse est etiam accessiones corruere. Quare ne hanc quidem juris partem Christus oppugnavit: imo cum omnia ejus generis instituta tendant ad alendam civium inter se concordiam, ipse ad veram pacem hominum animos flectendo, propofitum iftius etiam partis impleyit.

ant

am

tiâ.

in-

am

2665

01-

Ni-

ter,

tu-

uis

uti

n-

le-

ele

Suc

cro

ant

mo

el-

re.

1704

lod

int

111-

ım

eft

od

re.

ıg-

ant

ve-

ım Vi-

Videmus igitur optime consentire Apostolos & secum & inter se & cum Christo. Nam illa quæ in lege funt, ut Justinus loquitur Quod xaxà z suosen & duan natura honesta, pia ac justa, naturalia legis, ut loquitur Irenæus libro 4. capite 27. perfecit Chriftus, explicans ea clarius quam ante unquam explicata fuerant, & præceptis quibusdam exactioribus muniens, & in eorum obsequium animos redigens, promifforum magnitudine & certitudine, spiritusque sui obsignatione. Atque hic est vous ille n-Aus lex illa perfecta, ut eum appellat Jacobus 1, 25. Ritus autem implevit & confummavit Chriflus, id exhibendo cujus caula ritus erant reperti, quodque ritus ipfi figurabant. Delevit autem eofdem eo ipso implemento ac consummatione, non tollendo legis vinculum, sed causam subtrahendo propter quam lex ea nata erat, & cui morienti ex primævo decreto erat commoritura. Νόμι πνουμαπιώς Lex piritualis dicitur ob scopum illum in quem dirigitur. Dicitur & ouprings carnalis ob ritus in se specatos, qui corpus à poena defendant, cæterum spiritum hominis non perficiunt Hebr. 7. 11. 9. 9.

H cor wespines aut Prophetas: ] Spectantur hic Propheta non tantum ut futurorum præsagi, verum etiam ut Legis interpretes & quotidiani commemoratores. Quo sensu à præcepto dilectionis pendere

dicuntur Lex & Prophetæ Matt. 22. 40.

18. Aμίω, Amen ] Vox hæc Hebræa, quæ modo in exordio, modo in clausula sermonis ponitur, diversas significationes habet, quæ una voce Latina reddi nequeunt. Nam si λόγος sit λουφαντικός, όν ὧ τὸ ἀληθεύεω ε ψεύδεως ὑπάρχι sermo sit enuntiativus, in quo verum aut falsum dicitur, ut Aristot. loquitur, idem valet quod Græcum ἀληθώς vere: atque ita vocem Hebræam reddi tum à Septuaginta. Senibus, tum à P 2

ASI

fu

qt

pr

ex

bu

m

re

ef

tu

e:

X

I

Ci fe

u

CI

d

li

E

90

Lucâ, viri doctissimi pridem annotârunt. At precandi optandive verbis adjunctum eam vim habet quam apud Latinos aut quaso aut utinam; quo sensu à Septuaginta recte redditur spouro stat. Utramque autem significationem complectitur vox Græca un, ut quæ modo asseverat, modo desiderii vehementiam exprimit. Quare accurate Lucas Apulo voce Nai transtulit; Paulus autem & Johannes vai & apulo conjunctum posuerumt, ut altera vox ab altera lucem acciperet. Vox autem hæc Hebræa, ut valde essicax, etiam in Græca lingua ab Hellenistis Judæis servata est: quos secuti Christiani, non in libris duntaxat sed in usu quoque populari eam retinuerunt, ut videre est i Cor. 14. 16.

TEως αν παρέλθη ὁ ἀρανὸς, danec transeat] Παρίοχωθη quidem interire hic fignificat, ut & apud Petrum 2 Epist. 3. 10. Neque tamen hic respici tempus τ΄ ον πυρώσεως incendii universalis, ut in Petri Epistolà; sed dictum esse παρειμιώθες proverbiale, quasi Latine dicas, usque dum cælum ruat, Lucas nos docet, apud quem hæc sententia hunc in modum effertur: Facilius sit cælum & terram perire quam ullum Legis apicem collabi. In quo loquendi genere non Dei potentia sed naturalis ordo respicitur. At secundum naturam videtur hoc esse τ αδιωάτων inter impossibilia, ut cœlum aut terra pereat, quorum utrumque Hesiodus

dixit Deorum immortalium

— Ed & ασφαλές αικί. — Solidiffima sedes.

Similia apud Græcos & Latinos passim reperire est, Dum terra stabit, Dum astra current, aut in hunc modum,

Definet esse prius contrarius ignibus humor. Atque id ipsum clarius conspicere est infra 24. 35. Marci 13. 31. Lucæ 21. 33. ubi ita loquitur Christus de suis prædictionibus agens, O cupavos & n mapeλεύσονται, οι ή λόγοι με ου μη παρέλθωση Calum & terra transibunt, verba autem mea non transibunt. Nam pofrema vox, quæ est modi potentialis, ostendit senfum effe, prius fieri posse ut coelum ac terra pereant quam ut prædicta non impleantur. Quod autem prior vox iftis locis posita eft iessinos in indicativo, id ex Hebraifmo venit. Sic Efaiæ 54. 10. בי ההרים ימושו והנבעות חמוטינרה וחסרי מאחד לא ימוש וברית חמום אלומי לא חמום. Ad verbum, nam montes movebunt se & colles nutabunt, & misericordia mea non recedet, & fedus pacis mene non movebit fe : id cft, prius montes se moverent & colles nutarent quam hoc fieret. Similimum loquendi genus Pfal. 72. 7. ער ברי mi donec auferatur Luna, Græce was & av avaspe In (male vulgo legitur ανταναιρεθή) ή σελήνη. Adde quod eft Jerem. 18. 8. & 10. 33. 20, 21.

pre-

abet

enfu

que

vay,

nen-

roce

lu-

alde læis

bris

ue-

Saley

m 2

cufed

di-

DUC

acı-

cem

itia

am

œ-

dus

eft,

inc

35.

tus

de

Tome ès η μία κεραία, Iota unum aut apex unus ] Certum quidem est & hoc esse παροιμιώδες proverbiale, qualia sunt pleraque in Domini nostri sermonibus de medio usu sumpta. Atque necesse est id adagium ex scribendi ratione quæ tum vigebat originem duxisse: unde sequitur jam tum in lingua Hebraica lod literam minus spatium occupasse quam literas cæteras: ac proinde eos characteres quos sicli præferunt, jam Christi tempore usurpari desiisse, & in usu suisse quas habemus Assyriacas, ab Esdræ, ut

creditur, temporibus scribi Hebræis cœptas.

Repaias autem nomen ad puncta vocalia à quibusdam trahitur, sed idem est quod apex Latine. Apices literarum ipsos literarum ductus aut partes dixit Gellius, & hinc nata translatio, de juris apicibus disputare. Etiam Aristides de Græcorum legibus ajens dixit νόμε νεραίαν legis apicem. In glossis veteribus, Apex, νεραία, γράμμανες άκρον. Sed & apud Plutarchum, Dionem,

7

eni

eft

TWY

nim

Ch

pra

lice

cue

COI

Gr

CO

eri

his

ar

L

14

ra

po

di

ft

110

fi

λ

2 17 1

Dionem, Chrysostomum, Philonem Judæum, Clementem Alexandrinum, & in Pseudosibyllinis exstat vox repaix eo sensu. Apice literam Resch à Daleth differre dixit Hieronymus. Eundemque, ni fallor, sensum recipit ale quod hic posuit Arabs. Libros veteres etiam post Esdram sine punctis vocalibus scribi solitos, adeo perspicuis argumentis à viris harum rerum doctissimis demonstratum est, ut id am-

plius inficiari non nifi pertinacium fit.

ού μη παρέλθη δοτό & νόμε, εως αν πάντα βρηταμ. Non præteribit à Lege, donec omnia fiant.] Παρέρχεος est irritum fieri, ut infra 24. 34. quare εως donec hic vim habet adversativam: Non peribunt, inquit, quin imo penitus implebuntur. Quod quomodo ad cæremonias etiam pertineat, supra diximus. Sed de industrià eam rem Christus obscurius tractat, ne teneriores animos offenderet. Nam hoc vel præcipue, ut prudenter ab Origene est annotatum libro contra Celsum secundo, inter illa erat quæ ipsi Apostoli ferre nondum poterant, & quamobrem venire debebat Spiritus qui eos duceret in omnem veritatem, Johan. 16. 13.

19. Τῶν ἐντολῶν τέτων, de mandatis istis] Hieronymus ad verba Legis refert; melius alii veterum ad mandata Regni cœlorum, quæ sunt το πληρωμα ενόμε implementum Legis. Ideo non dicit Christus ἐκείνων illis sed τέτων his, respiciens tum ad præcedentia, in quibus sub beatitudinis descriptione compendium quoddam eorum mandatorum erat traditum, tum ad sequentia, quæ susiorem eorum explicationem continent. Est autem talis Christi argumentatio, si Legem rumpere nulli licet, multo minus impune seret qui ea ruperit quibus præparandis Lex ancillatur. Vide Heb. 2. 2. Sua autem esse talia ostendit in sequentibus, λέγω νο ὑμῶν dico enim vobis, & deinceps.

## Sermonem Domini. Matt.5. 119

των ἐλαχίςων, minimis] Subauditur καν vel. Sensus enim est, si quis vel id contemserit quod minimum est in his præceptionibus. Ita infra 25. 40. ἐνὶ τάτων τὰ ἀδελφῶν μῶ τ ἐλαχίςων ex his fratribus meis minimis, valet καν ἐλαχίςων vel minimis. Discant hinc Christiani, nullum esse in his Christi sermonibus præceptum tam leve quod sine salutis detrimento liceat adspernari.

καὶ διδάξη έτω, & docuerit sic] Hoc est διδάξη λύων decuerit solvere. Positum est autem & pro η vel. Nam conjunctionem sæpe pro disjunctione accipi & Grammatici & Jurisconsulti notant. Sensus est, qui contra secerit quive contra facere docuerit, minimi erit pretii. Clarum hoc faciunt quæ sequuntur verba

his verbis directe opposita.

le-

tat

th

or,

ros

ous

ris m-

Ton

27-

100

iin

2.

de

te-

ue,

n-

ire

em,

ro-

te-

M

Iri-

ræ-

one

ra-

ex-

ar-

lto

an-

esse

nim

Tay

ELANGOS WANTHORTHY OF THE BASILHA T SPANON MINIMUS vocabitur in Regno caelorum: ] De verbo xaheiday vocari diximus fupra: illud autem es in hic positum arbitror ad temporis defignationem. Plane ut apud Lucam 14. 14. Ev Th ava Tay or Tay orxaiws in refurrectione puftorum. Nam & alio loco idem Lucas quod dixerat ev τη βασιλεία 8 Θεθ in Regno Dei 22. 16. mox exponit εως ότε ή βασιλεία & Θεέ ελθη donec Regnum Dei veniat, 18. Neque de Ecclesià hæc interpretanda judico, sed de summa illa patefactione Divinæ majestatis in fine temporum, propter id quod sequitur, non intrabitis in Regnum calorum. Scriptor Responfionum ad Orthodoxos, Bankeiav Oes oider i Jeia geapi λεγάν 8 τω ανάσμουν απλώς, αλλα τω με τω ανάσμουν δποκαπάςωσον, εν ή χίνεται πολαζοιθρίων τε C δοξαζομθρίων ή Agipeois Regnum Dei solet Scriptura dicere non nude plam resurrectionem, sed restitutionem eam qua est post resurrectionem in qua fiet discrimen eorum qui punientur, & qui honorabuntur. Sensus ergo hujus loci est, eum qui contra fecerit docueritye minimi habitum

ide run

COS

tut

qu

tax

00

lex

in

gai

nu

Te

qui

cen

M

ten

aft

im

pli

VI

m

le

It

fe

CO

at

fa

n

ef

at

pi

q

iri, tunc cum Regni coeleftis confummatio adve.

Os of av minon z didazn, qui autem fecerit & docueril Quanquam hæc præcipue Apostolos spectant, non ita tamen ad eos adstringenda sunt ut alii excludan Nam Christianorum omnium est non modo exemplo præire aliis, fed & alios verbis commone. facere, Romanorum 15. 14. Coloss. 1. 28. ubi hac ipla vox didarum docere reperitur.

20. Ear un werseury y dixarorum our where, nis ab. undaverit justitia vestra plus ] Amaioriums voce obedientiam figmficari fupra diximus. Illud autem seconim Theor Latine uno verbo vertere possis superaverit.

Των Γραμματέων και Φαρρουίων, quam Scribarum & Pharifaorum Legisperitos Christus nominat ut Judzorum eruditissimos; Pharifæos ut peculiaris fanctimoniæ famå nobiles, & quorum secta erat in sudaismo axpisequen accuratissima, Actor. 26. 5. Hinc autem intelligi datur quam necessaria esset nova hujus doctrinæ promulgatio cum qui fapientissimi a religiofissimi inter Judzos sabebantur, tum à sapientia tum à religione tam longe aberrarent, ipsique shi Levi aliorum purgatores purgandi effent, Malach. 3.3.

Multum autem ad horum verborum & eorum quæ sequuntur intellectum refert, recte noscere quale fuerit de obedientià præstandà Deo dogma Legisprudentium & Pharifæorum. A quo autem potitis hoc discemus quam à Paulo Apostolo, qui & doctrinam Judaicam à fummo Legisperito Gamaliele hauserat, & Pharisaicæ sectæ nomen dederat? Is igitur eo tempore vixisse se ait inculpa tum, quod justitiam attinebat eam que est in lege, Galat. 3. 16. Ubi legis nomen palam est ita usurpan quomodo retulimus à Seneca dictum, exiguum este quiddam ad legem bonum esse. Quare & legem hanc idem

## Sermonem Domini. Matt. 5. 121

ve.

ru

non

an-

obe

ne-

ac.

ab-

len-

ורטנו

.

18

-0£

ai-

Ju-

inc

hu-

ac

en-

filii

1. 3.

mu

ere

mi

tem

qui

Ga-

ede-

ulpa

Ga-

pari

effe

anc

lem

idem Apostolus passim discriminis causa legem factorum vocat, eam nimirum legem indicans quam in cognoscendis causis Hebræi Judices sequi tenebantur: qui neque animum poterant introspicere, neque vero ad punienda omnia fecus facta, fed ea duntaxat quæ societatem civilem præcipue læderent, potestatem acceperant. Quo sensu & Clemens Alexandrinus cordis delictum vocat apaprias vopes oux carningsour peccatum quod legi non subjacet. Sed paganos tali quadam innocentia contentos vixisse minus mirum est, quos cum Christianis comparans Tertullianus ita loquitur: Nos ergo soli innocentes? quid mirum, si necesse est. Enimvero necesse est: innocentiam à Deo edocti & perfecte eam novimus ut à perfecto Magistro revelatam, & fideliter custodimus ut ab incontemtibili dispectore mandatam. Vobis autem humana estimatio innocentiam tradidit, humana item dominatio imperavit: unde nec plenæ nec adeo timendæ estis discipline ad innocentia veritatem. At de Judæis minus id videtur credibile, ut qui scirent Legem latain à Deo mentium inspectore, qui & ex animo se diligi vellet, & pravas cupiditates interdiceret. Sed nimirum ita res fuit, quia talibus præceptis pœna nulla diferte erat apposita, ideo eam interpretabantur in confilii magis partem quam in Legis necessitatem, aut certe partim quotidianis victimis, partim annuo facro piaculari, ita putabant eas labes expurgari ut nulla earum memoria apud Deum restaret. Verum esse quod dico, docet nos idem ille Paulus, qui se attentà demum Legis confideratione didicisse aits prayas cupiditates in peccati esse censu, cum alioqui idipsum fuiffet ignoraturus, Pharifaicis nimirum præjudiciis impeditus, Romanor. 7. 7. Hinc est quod Tryphon Judzus adversus Justinum disputans, ait tam magna tamque admiranda fibi videri 72 69 Q. 743

abi

ril

ut

qui fer

ati

fec

co

fti

ce

Se

ut

ha

bit

cæ

de

Pr

tu

M

14 al

tus D

ftu

ut

m

ru

in

C

gen

gu

τω ευαγελίω σραγγέλματα pracepta qua sunt in Evangelio, ut plane videantur à nemine posse præstari, in. terioris nimirum innocentiæ mandata, & eorum qua pro parvis haberi solent vitiorum fugam intelligens. Sed nihil apertius dici potuit eo quod scriptum re. liquit Hebræorum doctiffimus David Kimchi, qui verba ista Psalmi 66. 18. Iniquitatem si vidissem in corde meo, non exaudisset Dominus, plane contra Scriptoris sententiam ita interpretatur, Etiamsi viderim iniquitatem in corde meo, quam vel paratus essem in actum perducere, utut illa sit coram Deo, ac si eam labii: protuliffem, tamen non audiet eam Dominus, quafi dicat non ducet mihi eam sceleri: cogitationem enim pravam Deus non habet vice facti, nisi concepta fuerit in Dei f. dem atque religionem. En quam manifeste omnia animi decreta, etiam quæ quominus implerentur penes hominem non stetit, exceptà folà defectione à Judaismo, ait à Deo non imputari, neque pro peccatis duci. Et hanc ipfam fententiam à multis Hebræis probatam notat ad Decalogum Abenesdra, Quin & Josephus in Pharifaismo, ut ipse fatetur, accurate institutus Polybium nobilissimum historiarum Scriptorem reprehendit, quod mortem Antiochi adscribat cogitato quidem sed non perpetrato sacrilegio, subjiciens, το ρο μηκέπ ποίησαι το έρχον βελουσιμίνη Core le Thewe was a soo nam cum nondum actu implesset id quod destinaverat, non erat ea res pæna digna.

Hæc igitur est illa innocentia Pharisaica, quam Christus contra receptam tunc sententiam apud Deum non sufficere pronuntiat. Clemens Alexandrinus Pharisaicam & Christianam justitiam hoc modo explicat, Εὰν μὴ πλεονάση ὑμῶν ἡ δικαιοσιώη πλεων τ Γραμμαπών ὰ Φαρισαμών, τῶν κατὰ ἐστοχων κακῶν δικαιεμθρών, σιώ τῷ μς τ ἐν τετοις τελειώσεως ὰ τῷ τ πλησίω ἀραπῶν ε εὐεργετείν διώασαμ, τον έστος βασιλικοί. Νίβ αδυπῶν

abundaverit vestra justitia plusquam Scribarum & Phariseorum, qui justitiam ponunt in mali abstinentia, nempe ut præter talium implementum etiam proximum amare eique benefacere noritis, non eritis Regales. Quod eodem serme recidit. Nam lex dilectionis, quanquam sactis impletur, tamen non venit ex certo præscripto, sed ex ubere animi bonitate. Sapientissimo autem consilio Christus veræ sanctimoniæ præcepta suis instillaturus primum amovet dogmata quæ ejus necessitatem conspici vetabant. Nam, ut recte ait seneca, præmitti debent præceptis decreta quædam, ut illis decretis præcepta velut insixa penitius animo hæreant.

an-

in.

uæ

ns.

re-

qui

In

TI-

im

111

hiis

cat

am

fi-

nia

tur

one

oro

ltis

ra.

ac-

am

ad-

ile-

quov t id

am

bud

an-

no-

118ª

וסנסו

Nifi

1111-

ού μη εισελ γητε eis τω βασιλείαν τ έρανων, non intrabitis in Regnum colorum] Βασιλεία των κεσινών Regnum colorum, ut jam diximus, diversas notiones habet. Hic tamen non de doctrina aut cœtu piorum, sed de præmiis æternis has voces accipi æquissimum est: Primum, quia ferme ubicunque in his libris invenitur Regnum cæleste junctum intrandi verbo, gloria illa cœleftis intelligitur, Matt.7. 21. 18.3. 19.23,24. Marci 10. 23, 24. Lucæ 18. 24, 25. Joh. 3. 5. Act. 14. 22. In quibus locis, ut in hoc nostro, tacita est allusio ad comminationes illas in Lege, non intrabitis in Terram, Numerorum 14. 30. Plalmo 95. 11. Deinde quia in ipfius fermonis continuatione Christus This Bankeiar & OES Regnum Dei opposuit Gehenna, ut palam videre est apud Marcum 9.47. Hieronymus adversus Pelagium, qui dixerat Regnum cœlorum in Veteri Testamento repromitti, perspicuum esse inquit Regnum caelorum primum in Evangelio pradicari. Cui convenit illud Chrysostomi, Legens Legem, legens Prophetas, legens Psalterium, nunquam Regnum cælorum audivi nisi in Evangelio. Quibus consentit Augultinus: Denique quod non temere dixerim, nescio utrum qui quam Q2

ban

hâc

bufa

Les

ver

qua

omi

aut

qua

aut

inc

vul

fold

ille

me

ph

Ti

po

qu

ge

m

ta

re

re

bi

quisquam in illis libris inveniet nomen Regni culorum, quod tam crebro nominat Dominus. Et hoc quidem

dictum fit quod vocem ipsam attinet.

De re vero ipså agens adversus Pelagium Augu. stinus in libro de gestis Synodi Palæstinæ, distinguit nomen Veteris Testamenti: nam eo intelligi ait aut pactum illud quod in monte Singi factum eft, aut omnia quæ in Mose & Prophetis continentur. Pactum in Sinai monte factum, quod & sæpe Legen vocant, promissa dicit habuisse terrena, & quidem terrena tantum: quod sæpe probat verbis Pauli ad Galatas 3. 12. qui fecerit ea (scilicet opera Legis) vivet in eu, id est habebit præmium ne ista moite moriatur, ne lapidationem, gladium vel aliquid hujusmodi patiatur. Nihilominus fatetur & Augustinus & Christiani Scriptores alii, etiam Legis tempore non defuisse qui majora terrenis bonis sperarent. Sed hoc hauftum ajunt non ex Lege sed ex Patribus, quibus Deus multis indiciis spem majoris boni fecerat: in quo indiciorum genere non minimum est & illud, quod multi eximie boni terrestris felicitatis expertes vixerunt, quod argumentum late profequitur Scriptor ad Hebræos cap. 11. Addunt iidem Scriptores terrena illa promissa data Legi operum, signa fuisse eorum bonorum quæ Legem spiritûs fequebantur; fed hoc intellectum à paucis: qui scilicet quanquam Veteris Testamenti tempore vixerunt, ad gratiam tamen pertinebant eam qua Novi Testamenti temporibus revelata est. Philoin historia Legationis sua, i con crereators, so conount τοις ιεροίς χεάμμαση; ελπίδων εισι πλήρεις οι όντως ευγμίς κό οι νόμοι τοις εντυγχάνεσι μη χείλεση άκροις έλπιδας έχε Jas dynispyson, an non educatus exercitatusque es in socris literis? Pleni funt spei illi qui vere sunt generosi: plaque Leges iis qui non summis tantum labiis eas delibant

Sermonem Domini. Matt. 5. 125

dem

gu-

guit

aut

aut Pa-

gem

lem

ad

715

rte

hufti-

m-

ex

oris

ni-

ate

int

pe-

pı-

is:

yæ

ın

नेश

us'

a-

fi:

14

bant, spes optimas efficiunt. Josephus Albo Judæus hâc de re disputans ait, Diserte quidem in Mosis Lege non promitti spiritualem felicitatem, sed signis tamen quibusdam & involucris eam indicari: idque factum, quia Lex non tantum data est doctis & sapientibus, sed universo populo, in quo rudes perspicacioribus erant permixti: quare in communi promulgatione ea poni debuisse, que ab omnibus percipi omniumque animos movere possent; esse autem ejusmodi audyra sensibus obnoxia, cum re vonta quæ intelliguntur, apud sapientes tantum valeant, vulgi autem judicio ne credibilia quidem videantur. inquit, de causa Lex res corporales atque conspicuas & in vulgi notitiam cadentes explanate proposuit, ea vero quæ solo intellectu capiuntur sub signorum involucris. ille acerrimi judicii Judæus. Nimirum id quod mente solà percipitur tale est quale dixit Xenophanes,

ούκ έξην πελάσαος έδο όφθαλμοῖσην έφικτήν
Ημετέροις, η χερσί λαβών ήπες τε μεχίζη
Πωθές ανθρώποισην αμαζιτός ώς φρένα πίπω.
Res ad eas non est accedere, sed neave nost

Res ad eas non est accedere, sed neque nostris Usurpare oculis manibusve prebendere fas est,

Ducit ad humanas via qua certissima mentes.

Talia autem esse bona vitæ alterius aperte pronunciat Paulus i Cor. 2. 9. Non mirandum igitur, si populo crasso, &, quod ex omni historia apparet, valde suprima carnali Deus non aperte proposuit ea quæ captum illorum excederent; sed ipsorum ingenio se accommodans rerum adspectabilium commodis atque incommodis imminuere voluit adultam peccandi consuetudinem. Sicut nimirum parentes primæ ætatis liberos non alliciunt spe hæreditatis, quam non intelligunt, sed partim verberum metu à delinquendo absterrent, partim, ut ait ille,

- pueris

— pueris dant crustula blandi Doctores, elementa velint ut discere prima.

effent

quer tur.

tus

lone

פר

ditio

tes ?

occu

dare

E

fior

prof

Bab

per

aud

dai

cru

à

usu

qui

Ad

int

hal

Sa

rit

ru

lu

tis

pı

Ve

H

pl

te

Neque tamen per hæc rudimenta exercitis via erat ademta profectûs melioris. Aderant quippe Prophetæ qui obtecta evolverent, & fingulis tantum aperirent quantum captus ipsorum & utilitatis ratio ferebat. In publicis autem concionibus Prophetæ ac sapientes ita loquebantur, ut nec in contemtum adducerent arcana fanctioris disciplina, & tamen auditorem attentum ad investigandi sollicitudinem excitarent. Bene Justinus, Oou eimor & eminou οί το Φητα το βαβολαίς & τυποις απεκάλυ γαν, ώς μη ία. οιως τα σεκεςα ύσο πάντων νοηθηναμ, κρύποντες τω έν αύτις αλήθαν, ώς κή πονέσαι σευ ζητέντας εύρειν και μαθείν, Que dixere & fecere Prophetæ ea comparationibus & figuris involverunt, ut non facile pleraque ab omnibus intellige. rentur: ideo vero absconderunt veritatem, ut laborandum haberent qui illam invenire ac discere cuperent. Quem fequitur Origenes contra Celsum 7. 01 ph sv woo. क्या रेज्य थि वर्णनिष्ण प्रमिष्या कार्ड वंस्ट्रस्त द्रम्माय में न्यारिकारीwha TH T now enavopowod xweis muons oningitews ward το βέλημα & Θεέ ειρήκαση. όσα ή μυτικώπεσα με η επή! κώπερα, κ εχόμενα θεωρίας δ τω ερ πων πάνδημον ακοίω, ταυτα δι ανιγμάτων κ αλληγοριών κ τ καλεμθύων σκοτήνων λόγων & τόνομαζοιθίων ω Σαβολών η παροιμιών άπεφηνανη, ίνα οι μη Φυγοπουέντες, αλλα πάντα πουον τω ερ δρετης να αληθείας αναθεχόμθμοι, έχετασαντες εύρωσι, και εύροντες, ώς λόγ Φ αίρει, οικονομήσωσιν, Prophetæ ea quæ facile percipi poterant esse audientibus utilia, & ad mores sanandos conducentia, sine ullis involucris secundum voluntatem Du dixere; qua vero magis erant mystica atque recondita, & considerationem requirentia supra quam fert vulgaru auditus, hac per scirpos & locutiones aliud sonantes, per sermones qui dicuntur obscuri, per ea qua parabola & adagia nominantur, extulerunt: ita ut qui segnes non esfent, essent, sed laborem quemvis veri piique causa susciperent, querendo invenirent, & inventis ut ratio poscit, uterentur. Atque hinc natum arbitror discrimen antiquitus inter Judæos celebratum, ut ex Josepho, Philone, aliisque apparet, scriptæ Legis & legis vocalis, או בו וויים וויים

daret accurata interpretatio.

rat ro-

um

12-

ro-

On-

å

tu-

100

pa-

TOIS

Que uris

ige-

em

On-

Alé-

dta

न्ना-

plei,

ψπ,

294

W5

cipi

011-

Dei

ita,

uu

8

11011

ent,

Et hæc quidem docendi ratio apud populum craffor, limation apud con wexe arms eos qui multum profecerant, obtinuisse videtur ad ea tempora quæ Babylonicum exfilium funt fecuta. Tum vero gravi periculo imminente, ne populus folitus ea tantum audire quæ in fenfum caderent, ablato splendore Judaici imperii, gemens fub externo dominatu, damni, cruciatûs, mortis denique metu follicitus deficeret à sudaismo, primus omnium Daniel resurgendi verbo ulus ett, ambiguo quidem, fed in quo magnum aliquid latêre crederetur. Danielem secutus Ezechiel. Ad quod respiciens Scriptor Paræneseos ad Græcos, inter opera Justini, quæ de Judicio post hanc vitam habet Plato, ait è Prophetis hausta. Hinc incipiunt Sapientes, quos החכמים vocant, qui humanitus non Divinitus eruditi, Prophetis, sed impari auctontate, successerunt. Hi quoque necessarium judicarunt ex Danielis verbis sublimius intellectis populum adversus tentamenta præmunire. Quod fieri satis non poterat, nisi palam Dei causa morientibus proposità spe vitæ melioris. Itaque ea tum doctrina velut è latebris educta & certis vocibus obfignata est. Hinc illud Taciti de Judæis, Animas pralio aut suppliciis peremtorum æternas putant. Hinc moriendi con-Numenius quoque libro primo de Bono, inter

pof

ape

imt

atq

dica

Phi

ban

me

mu

Sen

tate

ver j

Mo me

ren

Sch

im

eft

cot

his

nit

pra

fed

in .

fin

nin

do

rev

tis

rec

am

qui

gni

inter nationes Platoni de animorum immortalitate consentientes posuit Brachmanas, Judæos, Ægyptios. Neque vero animarum tantum immortalitatem, fed & refurrectionem, id eft, quandam corporis recuperationem, palam traditam creditamque, tum er Scriptoris ad Hebræos capite 11. tum ex Act. 23.1 manifestissime apparet. Quibus addendi loci illustres duo ex historià Maccabaicà lib. 2. cap. 7. quo. rum prior fic habet, o & x90 us Bankeus Dono Devorate ήμας το τρ τ αυτό νόμων εις αιώνιον αναδίωστη ζωής ήμας avasnod, Rex Mundi defunctos nos pro suis legibus in aterna vita resurrectione suscitabit: alter vero ita, of μορί οδ νιω ημετεροι αδελφοί βραχιω σσενεγκαντις πης. asvas (wins var Marinele Oss nerflexary, Fratres nothi modico nunc labore sustentato, sub testamento vita aterna effecti sunt. Statum piarum animarum post mortem ab horto illo in quo Adam initio constitutus fuerit נן ערן Hebraice, Græce של Paradisum appel. larunt, ut apud Philonem etiam & Josephum videre est: At statum post refurrectionem excellentiori vocabulo dixerunt Hebraice מלכות אלהרה Regnum Da aut מלכות השמים Regnum cælorum, Græce Banikein 8 OER aut Bandeau & Regrow quo pertinet inter catera locus ille Sirachidæ, Aixan j es + aiwa (wa, x οι Κυρίω ο μιωδος αυτών, κ ή Φρόντισις αυτών ωδο ύψης 2/α τετο ληγοντας το βασίλειον δ εύπεςεπείας & το 2/αδημα 8 nathus in Leopes Kueis, Justi autem in seculum vivunt, & in Domino merces eorum, & cogitatio ipsorum apad Altissimum: idcirco accipient Regnum decoris & diadema speciei de manu Domini. Hoc dogmate animati Maccabaicis temporibus plurimi præ Legis studio exquifitiffimas mortes pertulerunt, ut illorum temporum Annales nos docent, & à Scriptore ad Hebræos fapienter annotatum est. Et Chaldaus Paraphrastes ad Genefin, qui ante Christum fuisse creditur, Judicii pott ate

30

fed

CU-

CI

. 8.

10-

10-

rat

uas

in

0

oyey,

rne

em,

erit

oel-

ere

VO-

Dei

edi

cæ-

1, 2

154

148

unt, Al-

ema

fac-

qui-

rum fa-

aftes

dicii

post

post hanc vitam, tum alibi tum in Abelis historià apertam facit mentionem. Quæ cum ita fint, haud immerito quæritur, quo igitur fensu Christus vitam orque immortalitatem per Evangelium in lucem produxisse dicatur, 2 Tim. 1. 10. Nimirum, ficut inter Græcos Philosophos immortalitatem animorum alii afferebant, alii negabant, Socrates vero id tanquam in medio relinquebat, quem secutus videtur Aristoteles multum hic hæsitans, ut & Latinorum Cicero & Seneca: ita apud Judæos doyua placitum tanti ad pietatem momenti erat ter au Pio Gyte Wow inter controperfa. Ajebant Pharifæi, fed negabant Sadducæi, quippe nihil recipientes nifi quod totidem verbis in Mole expressum invenirent. Pharifæis contra ferme nihil habentibus quo probarent quod contenderent præter Traditionis auctoritatem, inter diversæ Scholæ certamina fluctuabant multorum animi. De impiorum exitu res erat plane incerta, ut & nunc est apud Judæos: Nam alii refurrecturos credebant, contradicentibus aut diftinguentibus aliis. Christus his tam controversis atque caliginosis attulit desinitionis fuæ lucem, & pænas impiorum & piorum præmia non tantum diuturna, ut multi putaverant, led & æterna, & quidem non qualiacunque, fed quæ in Angelorum confortio & Dei ipfius conspicuâ ac singulari præsentià consisterent, ut rem certam minimeque dubiam, publice omnibus annuntians. Cui doctrinæ oblignandæ cum mortuos in vitam palam revocaverit, ipse se post mortem obitam vivum multis oftenderit, quosdam etiam per Apostolos vitæ reddi curaverit, nihil jam potuit ab æquis animis amplius ad fidem ei rei faciendam defiderari.

Ex his quæ diximus apparet verum quidem esse quod dixerant citati à nobis Scriptores, vocem Regni Divini aut cælestis hoc sensu à Mose & Prophetis

fec

nig

tia

dit

gn

115

Cl

fite

qu

m

tr

qu

01

non usurpari, attamen non eam à Christo primitus repertam, sed desumtam ex sermone populari, unde & Paradisi & Gehenna nomina accepit. His fi jungamus ea quæ modo de Pharifaica Legis obe. dientia dicta à nobis funt, jam clare apparebit fons ejus erroris qui hic & omni consequenti sermone à Christo tam diligenter refellitur. Innocentia enim illa factorum habebat fuam Ancieson justificationem. fed apud homines; & proderat ad temporalem fe. licitatem. At Regnum coelorum à Deo spiritu non isti corporali innocentiæ, sed spirituali justitiæ erat destinatum, cujus fons est fides vera que in animo fita est. Nam lex illa exterius spectata non poterat म्रोसंडिंग नीयो ज्यासंत्री मुना conscientiam perfedam facere, Hebræor. 9. 9. sed proderat wes this f our xos na Japonyra ad emundationem carnis, ibid. 13. Er hoc pernicioso errore illud etiam sequebatur, quod cum facta illa externa crederent non minus apud Deum quam apud homines sufficere, de serio expetendà peccatorum remissione non erant solliciti, neque vero expurgandis animis, extirpandisque vitiis illis quæ inter homines dissimulari solent, operam navabant; neque Messia tali opus sibi putabant qui medicinam afferret ei parti quam ipfi ægrotare non sentiebant. Et hoc est quod multis locis Christus illis exprobrat, & Paulus ad Romanos Epistolà, dilucide oftendens hoc esse illis exitiale, quod Dei justitia, quæ est spiritualis, se non subjicerent, quærentes stabilire suam quandam, hoc eft, humanam justitiam. Erant & alii errores Pharifaorum, ut quod hominum constitutiones Divinis mandatis æquarent, interdum præferrent etiam, quod sæpe ne exteriorem quidem illam innocentiam præstarent, intenti frigidis quibusdam cæremoniis, qui bus etiam gravia delicta expiari posse considerent:

# Sermonem Domini. Matt.5. 131

imi-

lari,

His

obe-

fons

ne à

nim

nem,

fe-

ritu,

ufti-

quæ

tata

tam

oup-

Ex

pon

pud

exiti, VIpe-Ita-2-10-105 ile, ce-10--05 nod 2ul-

ed ed

fed iftos hoc loco Christus non attingit. Nam benigne illis largiens præstari ab ipsis eam innocentiam quæ pænas in Lege expressas effugeret, oftendit inde falso ab ipsis concipi spem adipiscendi Regni cœlestis. Aliam enim longe obedientiam ab iis requiri qui tantæ gloriæ essent candidati. Bene Clemens Alexandrinus, Tw TENEW COR OF OUMGONAGOIS mountagis, soe in amayogewood vous, aix ex idiomeasias & s πτος Θεον αγώπης ή δικαιοσιώη, Homini perfecto justitia ha est non in Civilibus contractibus, aut in Lege interdidis, sed in sponte factis & Dei delectione. Hæc fi quis diligenter confideraverit, facile animadvertet ea, quæ deinceps dicturus est Christus in hoc sermone, non relinquere confilii libertatem, sed intra certos fines imponere præcepti necessitatem, neque ad folos Apostolos & Episcopos, sed vero ad omnes eos qui Regni cceleftis participes fieri expetunt pertinere.

R 2

MATT.

### MATT. Cap. s. Vers. 21. - 26. Sect. IV.

21. Η Κάσαπε όπι ερρέθη τοις αρχαίοις. Οὐ Φονεύσης. ος δ' αν Φονεύση, ενοχος εξαι τη κρίσι.

22. Εγώ ή λέγω ύμιν, όπ πας ο όρχιζοιών το αδελφω αυτο είνη, ενοχος έςται τη κρίσι ος δι αν έπη τω αδελφω αυτο Ρακα, ενοχο έςται τω σιωεδρίω ος δ΄ αν έπη Μωρέ, ενοχος έςται είς τη γεενναν έπυρος.

23. Εὰν ἔν আઉσ Φέρης τὸ δῶρόν σε ἐπὶ τὸ βυσιας ή κοιν, κακᾶ μυηοθής ὁπ ὁ ἀδελ Φός σε ἔχς τὶ καπὶ σού,

24. Αφες έκει το δωρόν σε εμωτοθεν & γυσιαςητία, καὶ υπαγε, πρώτον Μαλλάγηθι τῶ αδελοῶ σε, καὶ τότε ελθών ωτόσφερε τὸ δῶρόν σε.

25. Το είνοων τω αντιδικώ σε ταχύ, έως ότε εί ον τη όδω μετ αυτε μήποτε σε ω βαδώ ό αντίδικος τω κελτη, κ) ό κριτής σε ω βαδώ τω ύπηρετη, κ) είς Φυλακίω βληγήση.

26. Αμίω λέγω στὶ, ἐ μὴ ἐξέλθης ἀκείθεν έως ἃν ઝંποδῶς Τ΄ ἔφαπον κοδράντων.

A Udistis quia dictum est antiquis: Non oc. cides: qui autem occident, reus erit judicio.

21.

par

riar

pro

ant

ten

pro

fec

Ev

au

ill

in

jui

fer

ef

fe

M

&

tu

Pilo

21

d

2

Pu n

- 22. Ego autem dico vobis, quia omnis qui irafcitur fra tri fuo, reus erit judicio. Qui autem dixerit fratri fuo, Raca: reus erit concilio. Qui autem dixerit, Fatue: reus erit gehennæ ignis.
- 23. Si ergo offers munus tuum ad altare, & ibi recordatus fueris quia frater tuus habet aliquid adversum te:
- 24. Relinque ibi munus tuum ante altare, & vade prius reconciliari fratri tuo: & tunc veniens offeres munus tuum.
- 25. Esto consentiens adversario tuo cito dum es in vià cum eo: ne forte tradat te adversarius judici, & judex tradat te ministro, & in carcerem mittaris.
- 26. Amen dico tibi, nequaquam exibis illinc ufquedum reddideris ultimum quadrantem.

Adno-

### Adnotationes ad Sectionem quartam.

tum oc.

erit,

bis,

fra-Qui Ra-

Qui

erit

nus cor-

uus

:

nus ade

10:

nus

ad-

dat

ju-

in

ne-

ue-

ua-

70-

21. OT I Eppin Tois Dexaiois, quia dictum est antiquis] De horum quoque verborum fenfu, qui non parum ad consequentium intelligentiam facit, variant Interpretes. Alii enim wis dexaiois antiquis positum putant pro va T dexaw ab antiquis, alii pro wes cor dexaiss ad antiquos: rurfum dexaiss antiquos alii referunt ad Mosis tempora, alii ad ætatem quæ Esdræ & Christi tempora intercessit. Ego pro comperto habeo dandi cafu non eos qui verba fecerant, fed eos ad quos verba facta erant, indicari. Evidens enim est oppositio, Dictum est antiquis; Ego autem dico vobis: quare quomodo hoc vobis, ita & illud antiquis sumendum est. Ac passim videre est in his libris nomina doning Aworws cafus dativi adjuncta verbis quæ dicendi habent notionem hoc sensu usurpari: nec Græcorum qui in hunc locum scripsere quisquam aliter est interpretatus. est videamus ad quæ tempora Antiquitas hæc sit referenda. Cur eorum accedam fententiæ qui ab ipfo Moss tempore hanc antiquitatem repetunt, has caulas habeo. Primum quod vox illa dexail antiquus & plerumque apud Græcos longævam quandam vetustatem significat, & apud Novi Testamenti Scriptores eundem ferme usum habet. Nam excepto eo loco qui est Actorum 21. 16. alibi ad Prophetarum aut Moss ætatem aut etiam ulterius refertur, ut videre est Lucæ 9. 8, 19. Act. 15. 7, 21. 2 Cor. 5. 17. 2 Petri 2. 5. Apocalyp. 12. 9. 20. 2. Deinde verba quæ recitat Christus, ea ipsa sunt quæ in Lege reperiuntur, interdum nullà interpretatione adjectà, ut infra 27, 31, 33, 38. Et quod hic adjicitur obnoxius erit judicio, quodque infra additur commate 45. Hostem odio habebis, non esse extra Legis sententiam

tentiam infra explanabitur. Adde jam quod ple. rumque Apostoli comparationem instituunt inter eos qui Mosem doctorem ducemque habuerunt, & Christi sectatores, & ita quidem ut his majorem multo quam illis lucem affulfisse testentur, 1 Cor.10. Hebræor. 2. Quin & pactum hoc Novi Federis oftendunt multis partibus præftare ei pacto quod in monte Sinai promulgatum est, Galat. 4. 24. Heb. 8. 6. & deinceps. Quare videtur Christus de jure Mosaico hic agere eo sensu quo de eo jure loque. bantur Legis periti & Pharifæi, & quomodo id jus in judiciis forenfibus vigebat, ad quæ Christum alludere ex commate proxime sequenti manifestum est. Et vero credibile est etiam Mosis tempore multos de populo illo, ut erant ouexingi carnales, nec penetrasse in ea quæ sub umbra latebant, nec multum attendisse ad ea mandata quæ contra facientibus nullum fupplicium minabantur. Senfus ergo est, Majoribus quidem vestris ista dicta funt, quæ illi ut erant ouexixei carnales non nifi ouexixus carnaliter interpretabantur: At ego, qui colligere volo populum spiritualem, sicut clare & sine involucris przmia vobis propono spiritualia, & pœnam, quæ non fit hujus vitæ, contumacibus denuntio, ita etiam aperte atque explicate vobis dictabo præcepta, quorum vim potissimam in ipso spiritu consistere minime obscurum fit.

'Os δ\' αν Φονεύση, ενοχ Φ εςαμ τη κείσω. qui autem occiderit, reus erit judicio.] Non exftat quidem hoctotidem verbis in Lege, sed sensus est apertus, Lege præcipi ut homicida deducatur ad Judices, & ex eorum sententia condemnatus capitali supplicio afficiatur, Levitici 24. 21. Num. 35. 16, 17, 30. Unde apparet ut hoc, ita & sequenti commate κείσω judicium, quod Matthæus dixit γη non esse consessim

Trium-

Ti

dit

fu

eti

16

eo

ad

nil

tri

pa

tu

33

cus

ex

du

Ex

TW

ad

fin

er

UM

en

10

fu

tif

ne

na

cit

ca

pr

lig

ole-

itet

&

'em

IO.

eris

lin

leb.

ure

ue-

jus

al-

eft.

ltos

ne-

um

ul-

VIa-

ut

in-

pu-

rz-

non

am

100

mı-

00-

to-

ege

eo-

affi-

nde

udi-

fum

ım.

Triumvirorum five pedaneorum Judicum, fed auditorium Judicum qui in portis cujusque civitatis jus super causis majoribus reddebant, & in homicidas etiam lege agere solebant, de quibus agitur Deut. 16. 18. 21. 2. Quanquam enim capitalia judicia jam eo tempore cum Christus hæc diceret Judæis erant ademta, erat tamen mos ille judiciorum notus omnibus & in recenti memorià. Cum autem consessum istorum Judicum Hebræi omnes dicant fuisse viginti trium, mirum multis videtur quod Josephus, quem patrii moris nihil latuit, septem solos statuere videtur: ita enim ait in Legum descriptione, Apped wow नै प्रवर्न हमर्वद्रमा मार्गा वंपविष्ट हमीय, हां भे त्रीया केहरतीया दे त्रीयां किही το δικαιον συ εδίω σεσησκηκότις, Prasint autem civitati cuique homines septem, qui in virtute & aqui studio ante exerciti fuerint. Sed mihi ipse Josephus hunc nodum solvere videtur, cum verbis sequentibus dicit, Exasy ) Dexi and pes duo competry old of wow on f T Adiτων Φυλης, Cuique autem Magistratui bini attribuantur administri ex Levitica Tribu. Nam Zexlev intelligit fingulos magistratum gerentes, quibus fingulis bini erant additi assessores periti juris, quos Josephus ישוטרים. Septem שוטרים. Septem ergo municipes loci erant Judices, præterea Adleffores 14. qui ex Levitis maxime sumebantur. His

iupernumerarii accessisse videntur unus & alter.

22. Εγω ἢ λέγω ὑμῖν, Ego autem dico vobis] Sapientissime Christus delicta omnia refert ad ejusdem generis præcepta. Nam quia ex irâ atque convitiis nasci solent homicidia, ut modo ex Aristotele recitabamus, ὁ βυμὸς πάθος Φόνων ἀκπον ira affectus est qui cadibus causam dat, ideo iram ejusque propagines ad

præceptum de homicidio refert.

ο ὁρριζομθω, qui irascitur] In hâc tractatione diligenter distinguenda sunt το πάθος, ή δεμή, ή συγκαπάθεσες,

fecer

oper

mun

ficut

nos

tam

cere

Alte

Heb

31.

26.

hon

nim

dei,

ob q

loqu

mod

tur

Mai

teft

virt

tur

Sed us o

auts

cept.

mo e

con

E

T

rafeois, innata qualitas, impetus, confensus. Hafos eff facultas illa qua irascimur, to Jupono es, quod à na. tura nobis infitum evelli nequit, & in rebus est me. diis quibus recte aut secus uti liceat. Quia autem pars ifta animi in qua funt me magn qualitates innate per se est axoy rationis expers, inde fit ut non exspectato rationis judicio opuai impetus se exserant: que nifi diligenter refrænentur, folet fequi ovyname Geors coufenfio, cum scilicet pars illa quæ data est moderandis affectibus, habenis remissis trahi se patitur. Est igitur, ut Gellius dicit, ovynamilions voluntaria fitque hominis arbitratu: Sed & primi illi motus quos Philosophi comparant oculorum nictibus, ne aut durent diu aut invalescant, diligenti attentione atque exercitatione, ante omnia vero Dei Spiritu, obtineri solet. Oportet igitur, ut Plutarchus loquitur, mis inagon werantisous oppas dop 9 800 n 2/4 vever, iras subinde incidentes corrigere & detorquere, Deinde addit, ash Tripeheas as aura da x meherns, fed has ad res curâ & exercitatione opus. Alii opuas impetus vocant weant fines easdem autem adultas vocant mayn. Hieronymus Epistola ad Demetriadem, Difficile quin potius impossibile perturbationis initiis carere quempiam, quas significantius Graci weant files vocant. Idem ad Eustochium De custodià virginitatis, Ille laudatur, ille pradicatur qui ut caperit cogitare sordida; statim interficit cogitatus, & allidit ad petram. Petra autem Christus est. Ipsa quoque min gradibus quibusdam distingui solent. Egregius est ad hoc argumentum pertinens locus Senecæ libro de 1râ 2. cap.4. Et ut scias quemadmodum incipiant affectus, aut crescant, aut efferantur; est primus motus non voluntarius, quasi praparatio affectus, & quadam comminatio; alter cum voluntate non contumaci, tanquam oporteat me vindicary cum lasus sim: aut oporteat hunc panas dare, cum scelus fecerit.

fecerit. Tertius motus est jam impotens, qui non, si oportet, ulcisci vult; sed utique, qui rationem evicit. Primum illum animi ictum effugere ratione non possumus; scut ne illa quidem quæ diximus accidere corporibus, ne nos oscitatio aliena sollicitet, ne oculi ad intentionem subitam digitorum comprimantur. Ista non potest ratio vincere; consuetudo fortasse & assidua observatio extenuet. Alter ille motus, qui judicio nascitur, judicio tollitur.

eff

12-

ne.

m

te

X.

it:

10-

or.

12,

ne

ne tu,

0-

ge-Te.

fed

711-

of-

ere

nt.

Ille

da

tra

11-

1.4.

nh

iali

um tri,

lus

ıt.

Τῷ ἀδελφῷ αυτέ, fratri suo ] Id est, alteri cuivis. Hebraismus. Nam Hebræi ita loqui solent: Gen. 26, 31. Joel. 2. 8. etiam de rebus inanimis, ut Exodi 26. 3. Ezech. 1. 9. & 23. 3. 13. Hic igitur frater est homo quivis. Sic infra, Nisi remiseritis hominibus.

Ein, inconsulto] Merito hoc additum. Neque enim iracundus est quisquis irasci solet, sed qui ois si
de, n eo ois si dei, c mandor n dei, quibus non oportet, es
ob que non oportet, es plusquam oportet, ut Aristoteles
loquitur. Est igitur ein aut sine causa, aut etiam sine
modo. Illa ira optimam causam habet, que concipitur ex dolore læsi Numinis, qualis illa suit Christi;
Marci 3. 5. Sed & in humanis rebus honesta esse potest ira, præsertim cum non tam nostra quam aut
virtutis ipsius, aut etiam hominum aliorum res agitur; cumque dicere licet illud Sosiphanis,

Nu on wes our Jupos neata regor Nu dei ron cerelu, nin endren, dasen. At nunc tibi ira purpuret vultum, senex: Quum jus & aquum poscit, irasci decet.

Sed tunc quoque oportet nos & adegauches τ γυμον as συμμαχον αρετής, απολαύειν έσου χεήσιμον έςτ το η πολύ αυτε κ το όπιπολαιον έκκείνειν κ εκδάλλειν τ ψυψής, αςceptà irà velut propugnatrice virtutis uti, quatenus expedit; at nimium ejus & supervacuum excernere & ex animo ejicere, ut Plutarchi utar verbis. In modo autem comprehenditur, tum ne plus æquo irascamur, tum

ne

ea e

irac

grav

etia

cruc

vall

fim

plice

eft !

tus,

qui

דיון

dici

lab

aic

fine

ille

pos

inil

ftu

Ch

pro

din

no

KOLV

uly

me

dić

log

via

ma

mo

qu

ne æquo diutius. Adversus priorem partem hujus cautionis delinquunt οί του μικρών αμαρτημάτων αντη CANTES corlows, qui ob modica delicta supra modum irascuntur, qui, ut aiebat Philosophus Apollonius non permittunt delinquentibus scire quando plus minufye deliquerint. In alteram partem peccant illi, qui plumbeas, &, quod dici folet, immortales iras gerunt, quos Arianus comparat wis herflus m. ต์ที่ยด tenuiter febrientibus. Hæc eft nimirum radir illa muejos amaritie in corde germinans, quam caveri præcipit Scriptor ad Hebræos 12. 15. quo &illud Pauli monitum pertinet, cum nos ita vult irafe ut ne peccemus, id est, ne æqui modum excedamus quod ipse ita explicat, ne ad Solis occasum producamus iram, Ephef. 4. 26. Et hæc dicta funto quo rectius intelligatur vis vocis en, quam quidem Syrus interpres tam propriam atque fignificantem hoc loco existimavit, ut retinere eam maluerit quam vertere. Quominus accedendum Hieronymo hancvocem eradenti ex quorundam exemplarium fide, prafertim cum & Græcos interpretes eam legisse appareat, & Justinus ipse ita proferat hanc sententiam Epistolà ad Zenam & Serenum; deinde & Irenzus duobus locis libro 2. capite 56. & libro 4. cap. 31. Multo credibilius est, inductam ab iis qui metuebant ne hic omnis ira ex justà aliqua causa procedens probari videretur, cum vox enen, ut diximus, latius pateat.

Evozos equ re necol reus erit judicio: ] Legisperiti, inquit Christus, ea tantum pro delictis habent qua solent legitimis poenis coerceri: ideoque ab homicidio absterrent homines, quia homicidas gladio seriri lex imperat. At ego etiam iracundiam volo caveatis, certo persuasi ei quoque propositam este poenam in seculo altero, non minus gravem quam

ea est quam hic homicidæ sustinent. Quod si quis iracundiæ maledicentiam adjunxerit, is poenam ista graviorem seret, qualis est poena lapidationis; aut etiam, si atrocior suerit maledicentia, exquisitiores cruciatus sentiet, quales esse illorum solent qui in valle Hinnomi lentis ignibus ustulantur. Hæc mihi simplicissima videtur hujus loci a sapeans uberior explicatio, cujus rationes membratim reddemus.

ujus

dum

IUS.

plus

Cant

ales

70-

adix

Ca-

cil-

afci

nus,

du-

quo

SV-

hoc

rer-

VO-

ræ.

pa-

am

eus

31,

ant

ens

ius

iti

uæ

ml-

fe-

olo

fle

am

ea

Kejos Judicium, ut commate præcedenti didicimus, eft Confessus 23. virûm, quanquam & Magnus Senatus, de quo post acturi sumus, vocatus est jin, unde is qui alter erat à principe Senatûs vocari folebat אב בית דון אב הית אב הית אב בית דון אב בית דון היו אב בית דון אב בית דון dien, sicut & vicissim Confessus 23. Judicum appellabatur owedpion Synedrium five Senatus: fed diftindionis causa videtur ufu receptum ut Confessus ille fingularum civitatum xeios Judicium, fummus autem ille our opior Senatus vocaretur. Keiozos Judioi autem pœna ufitatissima erat gladius, quia de homicidis mibi cognoscebatur, ut & Moses nos docet, & Chriftus commate antecedente. Volens autem indicare Christus pœnarum gradus futuros in altero seculo, pro delictorum gradibus, ei rei explicandæ fimilitudinem adhibuit diversarum mortium, quæ populo notæ cruciatûs magnitudine differebant.

os δ' àν είπη, qui autem dixerit] Repetendum κατο κοινθ ut communiter dictum, quod præcessit είκη δρομζόμλω inconsulto irascens. Agit enim de eo qui temerariæ iracundiæ indulgere solitus etiam ad maledicta prorumpat. Nam ut Ariston dixit, των κακολογίαν η δρογη Φαίνεται κατογωνώσα, ώς ε η μητηρ σοκ άς εία,
videtur ira maledicentiam ex se gignere, ut inelegans
mater. Vox Rica, quod mutata vocali Syrorum sermo raca pronunciat, ut apparet, minus aliquid est
quam μωρε satue. Significationem autem habet vani,

S 2

quod & Latinis in convitio, ut, vane Ligur; senior vanissime. Non est autem in ipsa voce crimen pofitum. Quippe & and pome neve homo inanis dixit la. cobus 2. 20. quod est proprie Rica (nam & Graci quidam interpretes quod est Judicum 11. 3. שושים verterunt andpes xevoi vani homines, & Hely. chius pana xeros Raca, vanus) & illud quod diximus μωροί stulti five fatui ad Pharifæos Christus extulit infra 23. 17, 19. & avontes fultos five vecordes disci. pulos suos vocat Christus Lucæ 24. 25. & Galatas Paulus Galat. 3. 1, 3. ut jam omittam quæ duriora funt, ut progenies viperarum, simulatores, atque alia ejusmodi. Sed nimirum dicta funt hæc ab iis quibus alios castigandi officium incumbebat, quique nihil in eo privatim spectabant, ex causis gravissimis, atque eo propofito ut aliorum animi talibus stimulis ex veterno excitarentur. At Pharisai non tantum modum non servabant, sed innocentissimum quemque convitiis impetebant animo malevolo, quod Christus & ipsius sectatores sæpissime sunt experti. Nimirum hic quoque morbus ab aliquoties jam indicato errorum fonte processerat. Lex enim Moss id genus injurias non exsequebatur, nisi quis aut parentibus aut Principi maledixisset.

Evoxos esqu to ouwed pio reus erit Concilio:] Quia hic primum hæc vox occurrit, quanquam ab aliis multa satis dicta sunt, addam tamen quæ historiæ lucis aliquid afferant. Sicut in memoriam duodecim liberûm marium primi gradûs quos genuerat Jacobus, sactæ sunt tribus duodecim & Phylarchæ totidem: ita in memoriam eorum capitum quæ Jacobus in Ægyptum adduxerat, Israelitæ, ut qui à cæteris seorsim habitarent, viros septuaginta aut potius septuaginta duos, (quâ de re dicemus ad Lucam) sibi præsecerunt, qui res eorum curarent ac modera-

rentur

ren

ab a

& &

VOC

Ap

mai

feci

tur

que

ea

qui

cog

de

bar

gin

cuj

ror

me

cui

car

Sun

apr

car

Hu

qu

rui

loc

Ifr

rat

pu

cet

# Sermonem Domini. Matt. 5. 141

rentur quantum Regia imperia permittebant. Hi abætate ex quâ legebantur Senes sunt vocati, unde & apud Græcos pepsoias, & apud Romanos Senatûs vocabulum. Sed & apud Homerum est,

Βελίω δε πρώτον μεραθύμων ίζε γερόντων.

2201

PO-

12-

eci

אנו

fy-

nus alie

Ci-

tas

ora

lia

hil

at-

um m-

lod

rtı.

ın-

ofis

pa-

hic

Ita

CIS

li-

us,

m:

in

fe-

ep-

ibi

ra-

Coge prior conventum magnanimum sensorum. Apud hos Senes ante alios jubetur Moses exponere mandata quæ à Deo acceperat, Exod. 3. 16. quod & fecit, Exod. 4. 29. Ex horum numero & illi videntur fuisse à quibus Ægypti egyodian a operum exactores quotidiani laboris rationem exigebant, v. 14. Postea cum soceri confilio Moses Judices constituisset qui lites minores dijudicarent, caufarum majorum cognitio penes Mosem solum mansit, ad quem & de minoribus causis difficiliores controversiæ referebantur, Exod. 18. 22. Ergo ad id tempus Septuaginta illi nullam habebant judicandi potestatem: cujus rei indicium est quod Moses justus cum Aarone, Naddabo, Abihu & illis Septuaginta (nam numerus iste diserte exprimitur) ad montem accedere, cum deinde solus à Deo in montis verticem sevocaretur, justit inferius subsistere Septuaginta Senes. Sunt, inquit, vobiscum Aaron & Hur, si quis aliquid habet controversiæ, illos accedat, Exodi 24. 14. ubi aperte Moses pro absentiæ suæ tempore suas judicandi partes, non illis Septuaginta, sed Aaroni & Huri delegat. Aliquanto demum post tempore cum quereretur Moses isti quoque supremorum judiciorum ac relationum oneri se non sufficere, ita ad eum locutus est Deus, Numer. 11. 16. Sume tibi è senibus Ifraelitis septuaginta, quos scis populi Senatores & moderatores. Habebant ergo jam tum curam rerum populi: deinde cos Deus spiritu novo, judiciali scilicet, instruens, jubet partem oneris ferre, quod solus Moses hactenus sustinuerat: id autem est, ut diximus

diximus, fupremorum judiciorum & relationum. Eorum autem verborum quæ Deuter. leguntur 17.8. hæc videtur effe fententia. Cum Sacerdotes opimo fruentes otio omnibus fapientiæ partibus præter cæteros operam darent, æquum erat ex horum numero aliquammultos allegi in ordinem il. lum, cui jam suprema etiam judicia credita suise diximus: quanquam neminem fuisse, qui origini dignitate eum locum fibi poffet vindicare, scripsit Maimonides, atque adeo ne Pontificem quidem maximum eo adlectum, nisi de sapientia ipsius probe constaret: quam in rem instituta erat doxiparia ex. ploratio, quæ manuum impositione obsignabatur. Sed, nt dixi, florentibus Hebræorum rebus fieri aliter non poterat, quin in Sacerdotum classe plurimi reperirentur digni eo loco. His addebantur alii, qui in aliis Tribubus doctrina & fanctimonia eminebant. Ita enim vox דאשי principes accipienda videtur 2 Paral. 19. 8. Quamobrem Moses Deut. 19. 17. de falsi testimonii cognitione agens & Senatum hunc describens, Sacerdotes & Judices nominat. Alibi autem, ubi agitur de exploranda diligentia Judicum inferiorum in conquirendo homicida, foli Sacerdotes, tanquam ejus Senatus pars præcioua, nominantur; additurque ex eorum præscripto omnes controversias & vulnerum quæstiones definiendas.

Quoties autem Deus coelesti indicio aliquem populo præsecerat, qualis suit Josua, Gedeon, Jephthes, Samson, Samuel, eis etiam citra Senatum judicandi jus erat, ut apparet Judic. 8. Vocabantur autem tales Reipublicæ liberæ summi Magistratus ac velut Interreges populo, quod nomen etiam vicinæ gentes usurparunt. Nam & apud Tyrios Interreges ita vocabantur: ex quorum Archivis hac adsert Josephus. Mani rann duani nam anna your à interreges ita vocabantur: ex quorum Archivis hac adsert Josephus. Mani rann duani nam anna your à interreges ita vocabantur:

Kasu!

xd

THE

me

tit

co

qu

Sc

te

D

qu

no

fu

du

pr

bu

rat

fer

ut

Aa

do

ide

Vu

Cid

eti

cer

qu

utr

dat

ac

mo

m.

ur

tes

DUS

10-

il-

ffe

nis

ofit

XI-

be

ex.

ur.

di-

mı

lii,

ni-

nda

19.

ım

ibi

am

do-

an-

on-

00-

oh-

ju-

tur

tus

vi-

In-

æc

edi-

יושס

κάπαι Εχνίζαλ Θ΄ Βασλάχε μήνας δύο, Χέλοης Αξδαίε μήνας δέκα, Αββαρ Θ άρχιερεύς μήνας τρείς, Μύτγον Θ. κ reaspalos TE AGONAins dinaspay ETH SE, Post hunc Judices constituiti sunt & judicarunt : Ecmbalus Bastachi menses duos, Chelfes Abdiei menses decem, Abbarus Pontifex menses tres, Mytgonus & Gerastratus Abdelimi filius annos fex: ubi dinasses Judices haud dubie Josephus vertit quos Tyrii vocabant 'wow. Nam & Tyriorum coloni Carthaginienses idem nomen retinuerunt. quod Romani Scriptores Suffetem promuntiant, litera Schin emollità, quomodo Ephraimitæ in eam partem vergentes pronunciabant. Josephus talem à Deo excitatum Præsidem etiam Prophetam vocat, quia Prophetiæ dono, ut Josua & Samuel, aut alio non diffimili ipfos animante & fuccessus dante, præfulgere folebant, quod & Maimonides notat Ducis dubitantium lib. 2. cap. 45. lildem quanquam minus proprie ob potestatem anomen Juwa nemini subditam, & Regum datur nomen Judicum 9. 6. & 18. 1. Quibus vero temporibus neminem talem Deus exciverat, recurrendum omnino erat ad Senatum, in quo ferme eminebat Pontifex Maximus. Nam & Mofes, ut modo diximus, cum abesse à populo cogeretur Aaroni partes fuas mandabat. Hoc jure Heli Sacerdos Summus principatum in Republica obtinuit, idemque observatum fuit Asmonæorum temporibus. Vult igitur Deus à Judicibus civitatum, fi quid incidifiet obscurius, quod aut juris subtilioris, aut etiam Medicinæ peritiam defideraret, adiri Pontificem Maximum, uteruditione præftantem; five eum qui à Deo excitus Suffetis dignitatem obtineret. Ad utraque enim tempora Deus sermonem accommodat. Horum responso parère omnes tum minores sudices, tum privati jubebantur, proposità etiam mortis pœna in contumaces. Indicat

tia

pa

bra

ph

Ef

pto

Tuc

per

pul

701

dix

rep

dit

De

no

fur

m

cer

rib

bon

dic

que

Ho

óm

cau

Ita

cep.

tis

Let

Dei

in

gis

An

cer

neg

Indicat autem Deus sedem ejus Senatûs fore in loco publicorum conventuum, qui primum habiti sunt Silunte, postea Hierosolymis. Quod ergo dicitur commate 9. Adibis Sacerdotes Leviticos & Suffe. tem, explicandum est ex eo quod sequitur commate 12. Sacerdoti, vel Suffeti. Nam in Hebraismo non minus quam in linguis omnibus receptum eft ut conjunctiva vim habeat disjungendi. Neque vero alia fuerunt judicia Sacerdotis, alia Senatus; id enim omnes Hebræorum Magistri constanter negant. Josephus, qui patriæ suæ morem ignorare non potuit, clare oftendit eundem fuisse consessum: ita enim loquitur fecundo adversus Appionem, Kai yai क्रिकेनीया मधारका दे रीयबद्धा में बाद्यार निमान हिमान को दिल्ला क्रिकेन ow, Inspectores rerum omnium & controversiarum Judici constituti sunt Sacerdotes. Idem nos docet Philo. Eunopolov who of ispers, affidebant Sacerdotes, libro De vità Moss. Et in libro de Principe constituendo, Οταν έν αμαυράν ποιητας των αντίλη τιν τ πραγμάτων ασώ. Φεια κ, πολύ σκότος απερχαζομθίων, παραιτείο ω τας κρίος, में वंश्वमहम्महर्म कलेंड वंश्वरहिंद्रहेश्वर वीमवद्यंड कार ने मारह के elev n iepeis & o T iepew Egapx nzemw; ubi igitur diffcilem faciet inspectionem rerum obscuritas & factorum multa caligo, excusent notionem & mittant ad exactions Judices: hi autem qui potius Sacerdotes & Sacerdotum Ductor eximius? Qui omnes quanquam in tam notà historià testes haberi debent locupletes, tamen idem veritatis discendæ cupidis ex Sacro codice demonstrare non est difficile. Nam primum hoc ipso loco non distinguuntur causarum genera, neque vero causæ ullæ nominantur, quæ proprie videri postint facerdotales, sed si quid controversi incidisset, de homicidio, de lite, de vulnere, jubentur adiri Sacerdotes, aut is, quem Suffetem diximus nominari. Rurfum fine ullo caufarum discrimine, quod hi pronuntiaverint,

in

iti

1-

te

nc

ut

ro

id

nt.

ita

ale

ces

o, De

do,

oti-

av

iffi-

um

res

tum otâ

em

on-

oco

ero

Fint

de

cer-

ur-

un-

int,

tiaverint, id omnes jubentur exsequi. Pœna in nec parentes eadem. Deinde vero constat, tam inter Hebræos quam inter recentiores Interpretes, à Josaphato Rege restituta fuisse judicia ad vetus instar. Esdras autem, aut quisquis est Paralipomenon Scriptor, primum narrat ab optimo Rege constitutos Iudices civitatum, suique officii admonitos. Tum pergens, at Hierofolymis, inquit (nempe in urbe publicorum conventuum, ut lex jubebat,) constituit Fosaphat è Levitis & Sacerdotibus (quia inter eos, ut diximus, maximam hominum peritorum copiam erat reperire) & ex præcipus Israeliticarum gentium ad judicia Dei & ad lites, qui redierunt Hierofolyma. Judicia Dei ex notissimo Hebraismo judicia significat quæ non humano arbitratu sed ex Legis justu peragenda funt. Sequitur in historia, Pracepit autem eis Rex in hunc modum, Hoc agite, religiofe, fideliter, atque fincero animo: Quacunque lis ad vos relata fuerit à popularibus vestris qui in civitatibus morantur, de discrimine bomicidiorum, de Lege, de præcepto, de institutis, de judiciorum ordine, admonete eos ne rei Deo teneantur, Deique vehemens ira vobis popularibusque vestris incumbat. Hoe, inquam, agite, ne sontes sitis. Ecce quam aperte omnes illos quos Hierofolymis constituerat de omni caularum genere vult cognoscere. Neque his obstat quod sequitur, Enimvero Amarias Sacerdos, printeps vester in omni negotio Dei, & Sabadias filius Ismaetis dux domûs Judæ in omni nezotio Regio, & magistri Levita vobis adsunt. Estote bono animo, & hoc agite. Deus bono aderit. Nam primum hinc quoque apparet in eodem Senatu fuisse agitatas res Dei, id est, Legis & res Regias: ei autem Senatui interfuisse & Amariam, five is Pontifex Maximus, five alius Sacerdos fuerit, & Sabadiam. Neque posse per Det negotia res solis Sacerdotibus mandatas intelligi, palam

qu

acc

ut

leg Ac

can

ext

nar

pul

bus

cra

Ez

Tri

mu

tun

quo

alia

vita

ut

2pu

hil

erat

Lev

par

ex ]

Sace

lem

dum

verc

mor Sept

7002

In fuan

Im est ex altero ejus historiæ loco, ubi Hebronitz quidam narrantur à Davide præfecti partibus Rubenis, Gadis & Manassis, impositique omni negotio tum Dei tum Regis. Solebant ergo utriusque ge. neris negotia, tum judiciorum tum deliberationum politicarum à Senatu tractari. Sed nimirum hæc eft dicto loco a sapegois ulterior explicatio. Nolite ani. mum despondere quasi pares non sitis tanto oneri, inopià eruditionis quæ ad res tantas desideretur. Habetis viros egregios qui vobis confilio prælucere possint; qualis est princeps vestri Senatus Amarias Sacerdos, vir in judiciis versatissimus: quod si quid inciderit ad Civilem magis prudentiam quam ad juris cognitionem pertinens, adest vobis Sabadias If. maelites, qui in eo deliberandi genere primas obtinet: deinde habetis assessores Levitas multarum ar. tium peritià excellentes. Tantum bene animatieste & æquo bonoque operam date, Deus cætera secundabit. Videtur omnino Sabadias fuisse princeps Senatûs. Nam vocem נניד Hebræi per ביס expo-Ita autem constat appellatum Senatûs prinnunt. cipem.

Ex his quæ diximus apparet etiam Regno constituto magnam fuisse Senatûs auctoritatem & Regiz velut parem: quippe, ut Hebræi Magistri recte notant, Rex ipse de quibusdam causis non judicabas, & sua judicia non nisi gladio exsequebatur. Atque huc pertinere videtur quod dicit Sedecias, Senatoribus Jeremiam Prophetam ad mortem deposcentibus, Rex contra vos nihil potest. Quin ne venisse qui dem Regem in Senatum, ne sua sententia aliis censendi adimeret libertatem, Hebræi notant; excepto Quod diximus cum Josepho, Philone, cumque ipsis Sacris literis, in summo hoc Senatu fuist: Sacerdotes, non refellitur Historia Jeremiz quæ

1-

10

e.

m

11-

ri, ir.

re

id u-

If.

tı-

ar-

fte

n-

Se-

10-

n-

on-

giæ

no-

oat,

que

to-

nti-

יוטף

cen-

pto

ne,

mix

quæ

quæ est libri ejus cap. 26. ubi Sacerdotes videntur accusare Jeremiam, & Senatores absolvere. Nam ut taceam posse videri magis esse disputationem collegarum inter se, qualis describitur Johan. 7. 50. & Actorum 5: 35. quam legitimam accufationem judicantibus aliis, certum est multos fuisse Sacerdotes extra Senatum, &, fi qui eorum accufatoris perfonam susceperint, sibimet judicandi ademisse potestatem. Erant quidem munia Sacerdotalia, docere populum universum & singulos consulentes tum de rebus aliis, tum præsertim de iis omnibus quæ ad sacra cæremoniasque pertinerent, Levit. 10. 10, 11. Ezech. 44. 23. Agg. 2. 12, 13. Præterea ficut aliæ Tribus suos habebant moderatores qui Tribûs communia curarent: ita & in Levitica Tribu Sacerdotum potissimi Tribûs suæ rebus erant præpositi, per quos curabatur perceptio & erogatio decimarum aliarumque obventionum, quæ Sacerdotum ac Levitarum alimentis, Templique ufibus erant deftinata, ut videre est 2 Reg. 22. & 2 Paralipomenon 34. & apud Josephum pluribus locis. Sed hæc omnia nihil ad Judiciariam potestatem pertinebant, quæ non erat penes collegium aliquod mere Sacerdotale aut Leviticum, fed penes Senatum quem dixi, cujus bona pars ex Sacerdotibus constabat, ut aliquot petitis ex Mole teltimoniis supra probatum est. Ideo de Sacerdotibus ut in eo Senatu præcipuis per Ezechielem dicitur, in causis cognoscendis jus servanto, secundum jura legesque & statuta mea judicanto, 44. 24. Idem vero Ezechiel aliquanto ante, describens corruptos mores populi, speciatim meminerat Senatûs magni, Septuaginta Senes nominans, & eorum principena Jaazaniam 8. II.

Inexfilio Babylonico hos Septuaginta auctoritatem fuam apud Judæos retinuisse non est dubitandum.

T 2

Imo

V

b

qi di

E

d

a

n

12

n

A

e

I

-

of fi

8

E

1

2 8

t

b

SI

Imo & judicia capitalia ab hoc Senatu exercita concessu Regum Persarum tradunt Hebræi. Domum autem reversis Judiciaria potestas concessa est à Rege Artaxerxe, Eldræ 7. 25, 26. Postea armis adversus Antiochum reddità libertate, summa rerum penes hunc Senatum fuit, unde & sceptrum Regium in curià affervabatur. Erat autem curia in ipfo Tem. plo parte Austrina, vocabaturque לשכח הגוים con. clave excisi lapidis. Mansit is ordo continua surrogatione, per manuum, ut diximus, impositionem, ad Herodem usque Magnum, cujus potentiam atque audaciam magis magisque contra leges insurgentem, cum non in tempore severis, ut oportuit, judiciis repressissent Senatores, Deo ita res disponente, graves neglecti muneris pœnas dedêre, interfecti ab Herode omnes, extra unum Sameam, quem talia monentem sæpe contemserant. In peremtorum locum Herodes alios furrogavit, fuam haud dubie factionem, ex iis qui beneficio ipfius ad Sacerdotia aut honores alios pervenerant. Sed & ante non parum imminuta erat Senatûs Hierofolymitani auctoritas, cum post Pompeii victoriam Gabinius Syriz Præses alios quatuor consessus erexisset Gadaris, Amathunte, Hierichunte, Sephoris, sed non pari jure cum Hierofolymitano. Nam Herodes nondum Rex de rebus in Galilæà gestis causam dixit apud Senatum Hierosolymitanum. Fuerunt ergo consessus illi curandæ magis Reipublicæ quam judiciorum causa instituti, aut si & judiciorum causa, sub Senatu tamen Hierosolymitano. Quin & extra Palæstinam Judæi ad exemplum hujus Synedrii Senatus suos habebant. Ita 260801015 Senatus Judzorum Alexandriz habitantium mentio est apud Philonem. sephus simili Senatorum numero presonav in Galilai constituit, cum bello inibi præfectus esset. At Senatus

natûs Hierosolymitani arctior facta est potestas Augusti temporibus, cum pars Judææ potior in provinciam esset redacta, constituto, ut serme in omnibus provinciis Romani Imperii, ne Senatus quenquam mortis supplicio afficeret nisi Romani Præsidis consensu: servata ei reliqua Judiciaria potestate. Et hoc est quod aiunt Thalmudici titulis de Synedrio & de Sabbato, judicia animarum, id est capitalia, ablata suisse abe o Senatu 40. annis ante excidium Urbis. Nam excisis demum à Tito Hierosolymis simul & is

Senatus plane interiit.

con-

mum

Rege

erfus

enes

n in

em-

con-

rro-

1, ad

tque

tem,

10115

grai ab

alia

lo-

fa-

otia

pa-20-

TIZ

A-

ure

Rex

na-

illi

usâ

ta-

am

ha-

rix

10-

læi

Se-

tus

Nomen usitatissimum hujus Senatus fuit ozuged piev, non quod alii quoque Judicum cœtus non ita appellarentur, fed quod ob excellentiam proprie maximus ille Consessus eo nomine honestaretur, qui & Athenis atque in aliis Græcis civitatibus usus erat ejuldem nominis. Poltquam Macedones illis in partibus præpolluerant, ut multæ aliæ voces Græcæ, ita hæc quoque in Hebræorum fermonem migravit. Itaque Thalmudistis vocatur hic Senatus modo סנהררין fimpliciter, modo cum additamento סנהררין Indianus Senatus το σωνέδριον το μέρα. Vox hæc owedpis pro Senatu, aut etiam pro Senatus curid polita conspicitur multis in locis in Evangelica historia & Actis Apostolicis. Vocatur & 260801a in edicto Antiochi & alibi apud Josephum; Judith. 11. 11. 1 Maccab. 12. 6. 2 Maccab. & 3 Maccab. non longe ab initio, itemque Act. 5. 21. quo nomine etiam Spartiatæ utebantur. Item neco Cone no 8 das Senatus populi, Lucæ 22. 66. ut diftinguatur à confessibus civitatum, qui itidem meroconeia vocabantur. Senatores ipfi modo communiter vocantur mpersumos Senes, aut etiam apxovres & das principes populi, ofepho etiam measoi TE dijus Seniores populi, modo distincte ita appellantur hi qui Senatores erant ex-

tra

fix.

luis

Juda

imp

ao

Tole

or T

Ori

plic

cru

aut

ign

fue

alte

tur

au

20

lui

nii

pe

pai ce

te

ac

of

ar

tra Sacerdotes. Adfidebant his confilii causa Legisperiti, ut ante diximus, οἱ χαμμαπῖς το βελῆς Scribe
Curie, ut Josephus loquitur, qui Aristæum quen.
dam eo honoris nomine indigitat: unde passim videmus eum Senatum hisce partibus describi, præcipuis Sacerdotibus, Senibus aliis, & Legisperitis.

His explicatis ad Christi verba veniamus. Si quis recte advertat ad ea crimina quæ soli summo Syne. drio reservabantur, inveniet gravissimis eorum poenam lapidationis aut usu aut Lege esse constitutam; quæ ad ipsos etiam falsos Prophetas & perduellionis reos pertinebat, Deut. 17. 5. 1 Reg. 21. 10. Quare hanc poenam ut gladio graviorem in secundo gradu

politam arbitror.

34.

Eis the reservoir & supos. gehennæ ignis. Hic jam tertius sequitur gradus. Ut autem priores duo gradus enuntiati funt per comparationem adspectabilium cruciatuum, ita & hic tertius. Cum autem fupra lapidationem nulla poena in ufu Judaico effet ( nam ignis pœna non erat lenti vivicomburii, fed immisso in viscera candente ellychnio) quasivit Christus aliunde nomen horrendi cruciatus, qui & gladium & lapidationem excederet. Nota autem res erat Judæis omnibus, quomodo extra urbem Hierofolyma majores ipsorum, turpiter imitati crudelem Phoenicum superstitionem, instituissent miseros infantes ignibus ad mortem usque cruciare, circumstrepentibus interim tibiis tympanisque, ne dolore expressus clamor exaudiretur. Locus tam sævo sacro dicatus Tophet dicebatur ipfius loci locus amplior, Vallis filiorum Hinnomi , quod posteriorum temporum pronuntiatio extulit pierva. Quod autem ex Hebræis Magistris affertur in eundem locum delata fuisse cadavera, cum Jeremiæ vaticinio congruit 7. 32. coeptumque id fieri temporibus Jofix

nobis

fig, 2 Reg. 23. 10. Nam is legitur eum locum polhuise, illatis nimirum cadaveribus. Mos enim erat ludzis loca vetitis cæremoniis usurpata eo modo. impura atque abominanda efficere, ut videre est dido capite 23. commate 16. Sic Samaritas narrat Tolephus odio Judaici templi Alapin Lu an Spartian isan of sous minous, offa humana disjecisse per porticus. Originum 18. 3. Sed hoc ad verborum Christi explicationem non pertinet. Apparet enim à Christo cruciatum & quidem gravissimum indicari. Sicut autem hic graviora futuri feculi supplicia Gehennæ ignibus comparantur, ita alibi, comparatione in consuetudinem migrante, hoc ipso nomine pœnæ ævi alterius fignificantur. Et hoc fenfu vox hæc invenitur in paraphrafi Hierosolymitana Geneseos 3.

23. west Depres, offers I d est offerre cupias, oblatum eas, ut sequens comma oftendit. Nam proprie

fit oblatio cum res altari imponitur.

ZII-

the

en-

Vi-

CI-

DIS

ne-

œ.

m;

nis

ire

du

1

1

)]-

m et

ed

it

å

es

0-

m

n-

nre

2-

n-

e-

bd

0-

10

0-

Δωρόν σε, munus tuum] Syrus باغروب. Significatur autem eo nomine alibi quidem pecunia quæ in gazophylacium mittebatur, hic vero facrificium voluntarium, cujus ritus præscribitur Levit. 1. 2. ubi eandem vocem Hebræam reperire eft. Idem plemus vocatur dapov to entiva & Justagne is donum quod eft luper altare, infra 23.18. Est & ubi id, quod ex imperio legis offerebatur, venit d'ups muneris nomine, ut infra 8.4. Duo autem funt quæ per hunc xaρακτηρισμόν hanc vivam descriptionem Christus nos docet: Primum, quanquam vera in Deum religio cæteris officiis præstat, id tamen non protendendum ad rituum observationem. Caritatis enim benevolæ officia rituali curæ antevertenda: quod latius infra prosequitur 9. 13. 12. 7. Deinde ne placere quidem Deo sacra quantumvis sumtuosa aut operosa quæ animo celebrantur irâ aut odio æstuante, quod clare

Ra

bu

m

Et

Se

atr

gra

au

no

læf

api fici

dil

Di

libi

fun

eni

int

apu

Dur

hæc

es,

Tar

ieri

quie

Luc

nibu

lina

ur,

pu

nobis ob oculos ponit Caini historia: nimirum quia ut Seneca etiam vidit, non in victimis, licet opima fint auroque præfulgeant, Dei sit bonos, sed in pia ac reda voluntate venerantium. Plato Alcibiade fecundo, Acon संम सं करें कर के विक्य दे तके के प्रणाय के किकी के कर कार मार्थिंग के मिली assa un wes du Juxlu, av ns on & C dixas in my xavn, Durum sit si ad dona & Sacrificia nostra respiciant dii, & non ad animum, nempe fi quis fit pius ac justus. Philo de victimis, BEXETRY autes avandas ay 2/a much λων, όποτε σεθέρχοιντο eis βωμές, η ευζομοροι η εύχαρμηση. τες, μηδεν αρρώσημα ή πάθος θπιΦερεωλου τη ψυχή, Vult en docere per signa, ubi ad aras accederent, precum autgratiarum caula, ne quid labis aut morbi in animo secum ferrent. At contra Legisperiti & Pharifæi sacrificia & dona Templo oblata valere putabant ad expiationem omnium culparum quas Judices non puniunt, etiam citra animi emendationem.

O aδελφός σε, & frater tuus] Id est alter, ut mode

dictum eft.

Ext π καπὰ σῦ, habet aliquid adversum te: Id est, habet quod de te queri posset. Ita enim locutio eadem sumitur Apoc. 2. 4, 12, 20. pro quo Paulus dicit μομφιώ πεθε πινα έχειν querelam adversus aliquem habere, Col. 3. 13. Videntur mihi hæc cum præcedentibus hoc modo cohærere: Cum jam intellexeritis quantopere Deo displiceat irascendi & convitiandi libido, primum quidem fuit ab omni tali delicto diligenter sibi cavere; Quod si quid tamen per humanam infirmitatem tale tibi evenerit, superest πλες δεύπερ altera navigatio, nempe ut celeri pœnitentià id ipsum eluas. Id siet si qui prior offendisti prior quoque ineas pacis viam: & id quidem properiter adeo, ut nihil sit, quantumvis speciosum, quod ei curæ prævertendum putes.

24. Diaman, reconciliator] Non est semper Man

κάγηναι, quod vult Scholiastes ad Thucydidem, το δι αυτά τα έχθρα το Σακληθηναι κ. Φιλιωθηναι αυτώ, ab ipso inimico invitari & sic amicum ei sieri. Nam & hic ei tribuitur qui de restituendà amicitià sollicitus est, quomodo & καταλλάτθεως sens cum dis redire in gratiam. Etiam Latini utrovis sensu dictunt redire in gratiam. Sensus autem est, dandam operam ut cum eo quem atrociore vultu aut facto offendimus, redeamus in gratiam: id autem sieri solet testando nolle nos sactum, quod Latini vocant satisfacere. Eventus enim non semper in nostrà est manu. Sed ut hic eum qui læst ad quærandam pacem Christus excitat, ita apud Marc. 11. 25. eum qui læsus est monet, ne dissiciem se præbeat ad condonandam injuriam; quod dilucide explicat Paulus Coloss. 3. 13.

Eλθών, venient ] Παρέλκα abundat hæc vox, ut apud Diphilum apna? aπελθών facesse binc abiens, & in his

libris fæpe.

1124

fint

Sta

1909

EOi,

w.

ant

us.

60-

009-

203

Ta-

cum

icia

tio-

int

odo

eft,

ea-

di

ha-

nti-

ritis

andi o di-

ıma-

1850

entià

riter

od ei

भूष्या

Πρόσφερε το δωρόν σε offer munus tuum ] Id est confumma oblationem, nunus imponendo altari. Ante

enim dixerat, relinque munus pro altari.

 quorum injuria directe hominem alterum petit, matura poenitentia veniam impetrat, dilata severitatem provocat. Hæc sine dubio verborum sententia; sed quia satis manisestum est quo tendat comparatio, ideo hic, ut alibi sæpe, avrandens quod respondes subticetur. Cæterum non alienum sorte ab hoc loco est quod ex libro Tanaith discimus, Hebræis creditum à mortuis accusari apud Deum vivos eos quibus in hâc vità conciliati non suere.

O κεκτής σε αδαδωτω τωπρέτη, Judex tradat te ministro, Τω περίλοει exactori Luc. 12. 58. In Hebrzo fuerit των Latine dicendum est viatori. Ita enim in Jure Romano appellantur exsecutores litium, ut explicat ipse Tribonianus Institutionibus de Actionibus, §. Tripli. Græci Jurisconsulti vocant έκδιδας Εθτ autem vocis αδαδιδόναι tradere usus valde similis apud Aristiden Pro arte oratorià, ο μέν ηδ ελέγγει α αδικήματα ρήτως κ αδαδιδώση τω δικας η οδ ακέσας η μαθών αδαδιδώσην αυτον τωπρετώς, Orator patefacit πιπιπα, traditque Judici; Judex autem, ubi ea audit ut didicit tradit hominem ministris.

Eis φυλακίω βληθήση in carcerem mittaris Him apparet apud Judæos, itidem ut apud Græcos Romanosque, solitos fuisse in carcerem conjici, qui sære alieno non exsolvebant. Vide L. 1. C. Qui be nis cedere possint. Adde quod infra est 18.29.

26. Χοδράντω, quadrantem, Quadrans minimumin nummorum genere. Plutarchus Cicerone. Τὸ λεπίσπα τῶ χαλκῶ νομίσμα Φ κεαδράντω ἐκάλοω, Minimum nummis æris quadrantem vocabant. Juvenalis,

—— Pieria quadrans tibi nullus in arca.

Hinc meretrix quadrantaria. Apud Horatium,

—— & qui nondum are lavantur,
tanti enim plebeii layabantur in balneis.

MATT

27.

mfu

विद्यां वि

Dépes

μελά

T8 6

3

oxavi

à Ba

tot th

के प्रभी संड अ

λύση

os av

8,00

with

λελυβ

femi

ezras omno

#### MATT. Cap. 5. Verf. 27. - 32. Sect. V.

άρχαιοις. Ου μοιχεύσης.

ma-

ita-

t1a;

ara-

ndet

000

edi-

qui-

uni-

rzo

nım

, ut

tio-

LOK.

milis

CH TH

19 CT1-

1\$ A6

Hino

Ro

ui fe

ni bo

uml

OTHER

14771 1

IT

28. Εγώ ή λεγω υμίν, οπ πός ο βλεπων γυναικά τους το בחלטעוחסמן משדחה, חלח בעניוצבט-का कार्रीयों देश रम्न स्वर्शित कार्रेड.

29. Εί ή ο ο Φθαλμός σε ο θόιος σχανδαλίζει σε, εξελε משוחי, א βάλε צסום סצי סטעו-μελών σε, Εμη όλον το σωμά THE BANGIN ELS DEEVVOLV.

30. Kay ein desia ज्य प्रस्तृ mardanis oz, Exxertor authi, ¿ Bare sur as. antoeber sur הו ועם של של בי ד עבאשט סצי κ μη όλον το σωμά σε βληθή HS DEEVVOLV.

31. ह्रा कि विष्य के कि के के के λύση τω γυνάκια αυτέ, δότω מסומון אמוס בניסוטי

32. Εγώ ή λεγω υμίν, οπ ές αν δοτολύση τιμί γυναικα αυτέ,παρεκτός λόγε πορνέιας, ποιεί ωπω μοιχᾶοζ. κ' ος έαν κοπολελυμθήνην γαμήση, μοιχατα.

27. HKgown on eppeln rois 27. A Udiltis quia dictum elt antiquis, Non mœchaberis.

28. Ego autem dico vobis, quia omnis qui viderit mulierem ad concupiscendum eam, jam mœchatus elt eam in corde fuo.

29. Quod fi oculus tuus dexter icandalizat te, erue eum, & proiice abs te: expedit enim tibi ut pereat unum membrorum tuorum, quam totum corpus tuum mittatur in gehennam.

30. Et li dextra manus tua scandalizat te, abscinde eam, & projice abs te : expedit enim tibi ut pereat unum membrorum tuorum, quam totum corpus tuum eat in gehennam.

31. Dictum est autem, Quicunq; dimiferit uxorem fuam, det ei libellum repudii.

32. Ego autem dico vobis, quia omnis qui dimiferit uxorem fuam, exceptà fornicationis causa, facit eam mœchari; & qui dimiffam duxerit, adulterat.

Adnotationes ad Sectionem quintam.

ילא תנאף [: Non mæchaberis] לא תנאף, quod Hebræi plerique explicant de concubitu cum femina nupta, de quo agitur Deut. 22. 22. Abentzras putat latius protendendam fignificationem ad omnem Venerem non conjugalem. Et iane ficut

mopveid.

He

no

in

qu

ne

ne

hu

ret

ny

ne

ali

CI

ha

eâ

ril

in

aa

H

co m

gr

pa

tic

Vi

no

ha

moreia fornicatio interdum μοιχείαν adulterium fignificat, ut infra versu 32. & 19.9. ita novum non est porxeiar adulterium dici que meveia fornicatio proprie diceretur. Ita Danaen Jupiter dicitur μοιχεύσει adul. terasse apud Lucianum, & Ovidius Medeam vocat adulteram virginem. Fuit autem in Judaico populo etiam moveia fornicatio hactenus vetita, quod neque meretriciam vitam agere puellæ permittebantur, & qui innuptam stupraverat, ducere eam, aut si parentes nollent dotare cogebatur; & quæ pollum corpore nupferat, aut sponsa cum esset alteri se sub. straverat, lapidationis poenam subibat: quæ omnia videre est Deut. 22. Et hoc est quo nomine Legis Hebraicæ puritatem eximiam prædicat Origenes, Dire of modificas auray, Admirandum hoc est quod incito. menta juvenum, scorta, ex ipsorum republica aberant. Et Philo, cujus ad hanc rem infignis est locus De vità Josephi, Tois of ashors efferry the rear agroxudoution म्रायांका क्रांका है प्रवास्तार्गकाड में में वेज्य मार्जिकार की में क्रांमिक मेर् अप्रमुक्त वर्ष संवार रहें निक्र अपने मिरात में हमां के हमां के हमां के aska xate of Ethipsons worsey dinn Juvats are on owoday νομίμων όμιλίαν έτερας χυνασώς σοκ ίσμεν, άλλ άγκοι χάμοι άγεαις παρθένοις σεσσερχόμεθα, σεστελιωνόι τέλο έχ ήδο view, atha program may our acropar. Alis permittitur pol annos quatuordecim cellulariis & fornicariis, aliifque feminis quastum corpore facientibus impune uti; at apul nos ne amica quidem uti licet : Jed contra feminam 14: lem mortis pana constituta est. Ante igitur legitimum thalamum nullius feminæ habemus notitiam, sed puri cum virginibus puris nuptias aushicamur, propositam in eo babentes non voluptatem, sed liberum sationem. Veruntamen servanda potius videtur vocis proprietas, qua splet morxegar dono of moreous adulterium à fornication discernere, ut apparet infra 15, 19, Galat. 5. 19. Hebr.

nifi-

n eft

prie

adul-

Ocat

oluq

eque

, 4

paluto

Sub-

nnia

egiş

nes,

ita-

ant. vità

irlu

174

क्षा,

day

ndo-

pof

fe-

14.

TUT!

tum:

ba-

un-

uz

one

br.

Hebr. 13.4. quomodo & Hebræi discernunt 323 & Tu, ut videtur est Osea 4- 14. quia in Decalogo non omnia delicta, ne ea quidem quæ Lege Civili puniuntur, comprehensa sunt, sed ea duntaxat quæ in quoque genere fummam habent atrocitatem; neque enim vulnerationis fit mentio fed homicidii; neque omnis lucri cum jactura alterius, fed furti; neque omnis perfidiæ, fed falsi testimonii. huc quod Judæorum haud pauci ita Legem de meretricatu interpretabantur, ut censerent id vitæ genus puellis Hebræis interdictum, non etiam vetitum ne peregrinæ in populo habitantes, sed à Judaismo alienz, quæstum corpore facere finerentur; imo & cum bello capta primum concubitum censent impune habitum, & quæ de eo Lege dicuntur, întelligenda de ea quæ concubitús causa retineatur; neque vero virili fexui legem positam existimabant: nimirum, ut in Comcedia est, non esse flagitium scortari hominem adolescentulum; ex Catonis etiam sententia,

Nam simulac venas inflavit dira libido,

Huc puvenes aquum est descendere.

Huc opinio cum moribus etiam invaluisset (nam & coram Solomone judicio se stitisse ejus quaestas seminas legimus) factum inde est ut in, quod pereginam significat, ad meretricem denotandam usurparetur, ut Prov. 5. 3. Sic & veteri jure Attico, quod ex Hebrao derivatam diximus, nulli civi Attica prostare licebat: & si quis virginem Atticam vitiasset ducere eam cogebatur, ut Comcedia etiam nos docent. Neque tamen meretrices deerant, quas propterea similiter, ut Hebrai, appellabant sinas quod secutus est & Terentius, cum peregrinam Andriam dixit.

Sed quod de aliis rebus jam ante diximus, etiam hic repetendum est, non omnino fuisse excusandam hanc Judæorum sibi blandientium supinitatem. Satis

enim

du

91

CO

λ

\$7

J

enim constare ipsis poterat, multa Deo non placere quæ tamen erant extra Legum poenam. Institue. rat Deus nuptias liberûm quærendûm & honeste edu. candûm gratiâ. Non poterat cum eo instituto non pugnare concubitus qui & à matrimonio arcet, & sui natura efficit ut aut proles incerti sit patris, aut certe non ita uti par est communi parentum studio educetur. Apparet enim causam vetandi fuisse ipsam facti turpitudinem. Merito igitur Apostolus Paulus stragem illam tot millium, cujus mentio est Numerorum 25. evenisse refert ob crimen moveius fornicationis, 1 Cor. 10. 8. scilicet id vel solum, etiamsi falforum Deorum cultus non accessisset, satis dignum eo supplicio meritum existimans. Neque sane debebant Judæi Lege adjuti nescire quod multos in Gentibus fola ratio ac recta institutio docuerat. Job fuam non à nuptis tantum sed & ab innuptis abstinentiam prædicat. Epictetus jubet xa Japevery + appedioiw πρίν 8 γαμε abstinere à Venere ante nuptias ; idemque aliquot argumentis probat Dion Chrysostomus. Sed imprimis præclara sunt ista Musonii, Oray oru-क्रोकाव्ये मार्ट्सवड ट्रेंगरेड डेक्स कट्डेड नार्ट्सवड संकार, इन्ह्नार्टीमवा है प्रशब्दीय प्रवास पर्वारा, मार्थ वर्षाया मर्वाराम वाक्ष्वा महारी रामा प्र δι ακολασίαν, ως μετά γε σωφροσιώης σοκ αν έταγρα τλησία-Cen concluers is st av exchega rapes xweis, sin, ma Δία, θεραπούνη τη αυτέ το χο μη νόμιμον μητ ευπρεπες τ στων στων τέτων, αίος 🗗 🥱 και ονείδος μέρα τοις βηρωμθροις auras. Quicunque sunt extra adulterium cum femina congressus, ideo quod non secundum legem fiunt, turpes sunt: funt enim ob intemperantiam, cum verecundia enim nemo possit ad amicam accedere, sive ea libera innupta sit, sive ipfius ancilla. Quod enim in tali concubitu lege vacat, vacat etiam honestate: ideoque dedecus & probrum adfert se quærentibus. Ejusdem hoc, xon de cor un nou-Ourras, n un nanss usva wh apposition vous en dinara mi re

le-

u-

on

ui

ut

10

m

u-

1-

fi

m

b

5

e

οι γάμω, κ, επ γρέος παίσων, Oportet eos qui nec delicati sunt, nec mali, Solum justam censere Venerem in matrimonio. Charond. vero, Tuvana de the xata vouss exaσε σερέτω, κ οκ ταύτης τεκνοποικώθω, κ άλλο δε μηδεν σερίκου τεκνων τ αυτέ συ οράν μηθε το φύσ Ε νόμω τιμιον ανόμως αναλισκέτω, κ υδρίζετω η 3 φύσις τεκνοποίίας ένεκεν, σοκ ακολασιας εποίησε των ασοράν. Feminam legitime ductam quisque amet & ex ea liberos quærat, alio autem ne projeciat id quod serenda proli datum est; neque id quod & natura & lege pretiosum est inique prodigat & contumelia afficiat: natura enim sobolis non intemperantia causa semen dedit. Porphyrius de non esu Animantium 4. Επεί εδ εταγραις όμιλειν απαρορεύει τοις πολλοίς (nempe o νομος ο πολιτικός, αλλα κ πεατθομθρος τας श्चाप्रवा रहे मां के काम कारण में प्रतास कारण के कारण के कारण के αιογράν των του του του όμιλίου, Lex enim Civilis ad amicas accedere non vetat; sed cum tales prostare faciat, tamen honestis viris indignum judicat ex lupanari quastum & turpem talem concubitum. Hæc naturalis suggestio obstitit quo minus vaga Venus uno impetu aut etiam fine discrimine pudoris septa perrumperet. Est enim memorià non indignum quod eà de re Chrysippus prodidit, Πρώπον μυμί έξω πόλεως & πεσσωmia werner way at Englay Exchicos s Eautas tois Beyondhois. νόμων μη σπιτρεποιώναι εισεναι εις πες πολεις, ετω ησων αυ-Tow. Primum meretrices extra urbes & personas sibi imponentes volentibus sui faciebant copiam; postea inverecundiores abjecere personas: attamen Legibus non sinentibus eas in urbes ingredi, extra eas se tenebant: quæ verba eo libentius refero, quia quod dicit antiquitus meretrices non in urbibus sed in agro (moris cujus vestigia etiam apud ipsos Peruanos & Tartaros reperta funt ) neque aperto fed obtecto vultu prothis, verissimum esse ex ipsius Moss narratione apparet,

apu

citi

ita

XIU

lier

iæp

que

etia

Ch

que

t10

cor

Ho

los

5005

ma

pui

adí

tus

lan

det.

pat

mit

tan

pilo

&i

in

An

ex

apparet, Genef. 38. 14. Apud Romanos qui virgi nem ingenuam stuprasset poena capitali afficiebatur. Neque meretricia vita permittebatur nisi eam vitam professis, quas Leges existimabant, ut inquit Tacitus, fatis iplo pudore cruciari. Quare quod ad Judz ac Thamaris historiam Hebræi notant, scorti usum ante Legem permissum fuisse, concedi potest si de impunitate est quæstio; non item si de eo agitur quod fine turpitudine fieri potuit. Atque adee etiam primum cum bello capta congressum illicitum censuit Rabbinus Johannes Maimonidæ memoratus. Gerundensis vero & alii censent distimulatum magis quam probatum. In libro qui inscribitur Conflitutiones Clementis refertur decretum Apostolicum quod exftat Act. 15. hisce verbis, Angua avnis & απέχεωση δοτο τ΄ αλισημιάτων τ΄ έθνων, είδωλοβύτε & ar ματος κ πνικτε & πριείας, άπερ & τοις πάλαι ένενομοθέτητη τοις προ 8 νόμε Φυσικαίς, Ενώς, Ενώχ, Νώε, Μελχιπός, The x, une wisnes exerves, mandare eis ut abstineant à Gentium inquinamentis, immolatitiis & sanguine & suffocato & fornicatione: que precepta data fuerant etiam idis qui ante Legem, Natura Jure vixerunt, Enoso, Enocho, Melchisedeco, Jobo, & si qui alii tales, Adde que dicentur infra 15. 19.

28. 'On πῶς ὁ βλέπων, quia omnis qui viderit] Quis

nimirum

nt ille ait; aut ut Plato loquitur αρχή εξωνος ορασκ principium amori dat adspectus. Apud alium est, H επογομία Δρά τ οφθαλμών ερχενα, Cupido per oculos intrat: quod ipsum exsequitur Platonem sequens Plutarchus Symposiacon 3.6. Bene Salvianus dixit senestras quodammodo esse nostrarum mentium lumen oculorum, & omnes cupiditates in cor per oculos, quasi per naturales sunisulos intrare. Hinc oculi pleni adulteris

apud Petrum 2 Epist. 2. 14. Tertullianus De Pudicitià, Carnem spiritu librare, animum side moderari, ocu-

lum metu temperare Christiani est.

runana, mulierem,] Potest de quavis muliere sumi, ita ut quod sequitur μοιχαται machatur sumatur laxius: atque adeo vetetur hic etiam της πορνείας fornicationis prolusio. Simplicius tamen est ut γιναακα mulierem intelligamus τω γαμετω nuptam, quomodo
sape ea vox sumitur, ut & Latina mulieris: non
quod non etiam τω πορνείαν fornicationem, quippe
etiam Judæis non probatam, vehementer improbet
Christus, sed quod in eodem peccandi genere intraque easdem personas maluerit consistere, quo apertior esset actuum internorum atque externorum

comparatio.

4

Ir.

m i-

æ

m de

ur

m 15.

2-

n-

m

m

x,

q-

m

10-

ıt

12

15

n-

u-

te-

u.

711

Thois to Infounday auths, ad concupiscendum eam Hoc est proprie quod dicit Job. 31. 7. Si animus oculos est insecutus. Hebræi posteriores id vocant זין עיניו מן הערודה pascere oculos illicito spectaculo: opav axelasus adfricere intemperanter Chrysostomus 8. ad Roman. Apparet ergo à Christo eum hic notari qui impuro amori animum mancipans vulnus fuum tovet adspectu. Petulcos impudicorum hominum intuitus hic notari ait Salvianus. Tertullianus, de Velandis Virginibus, Christianus salvis oculis feminam videt, animo adversus libidinem cacus est. Quintilianus pater, Tu alienam matronam aliter quam Leges permittunt adspexisti. Lactantius libro 6. cap. 23. Non tantum adulterium effe vitandum præcipit Deus, sed etiam togitationem, ne quis adspiciat alienam & animo concupiscat. Quamvis autem To Trifupsiv concupiscere soleat & in bonam partem accipi, hic tamen ut multis aliis in locis in vitio ponitur, ut cupere apud Afranium, Amabit sapiens, cupient cateri. Justinus to Inguesiv exponit ms égéréus ava juniaou appetitus exhalationem. Idem

Idem ad Zenom. Haions sv Infunias & opezews oupuins entos dei eivay i maiv. Debet ergo vir fidelis effe extra omnem concupiscentiam & appetitum carnalem. Clemens paulo subtilius, Ear eis καλλ σωματος βλεψη lis, λόγος Φησί, κι αυτώ ή στιρές είναι κατ Επιθυμίαν δόξη καλή σαρκικώς ίδων κ άμαρτητικώς, δί ε τε βαυμακέν, κρίνεται. δί ad formam corporis quis respexerit, ait Sermo, & ei caro pulchra visa fuerit secundum concupiscentiam carnaliter. quia vitiose adspexit, per id ipsum quod contemplatus est damnatur. Athenagoras, Hueis de rossrov alla Com είναι απεχομίν ως μηδε ίδειν ημίν προς όπιθυμίαν έξειναι. Nos tantum abest ut talia ponamus in rebus mediis, ut ne adspicere quidem ad concupiscentiam nobis liceat. Pos. fet & Ingunory hic interpretari follicitare, quomodo & חמר Hebraicum fumi folet. Sic in Canone 4. Synodi Neocæfariensis, έαν πρόθητας τις επιθυμήσας γιvaixes, ougha Jeud now met autys, siguis proposuerit sollicitare feminam ad concubitum.

Hon Eurix sor author in The xapolia ours. Jam mechatus est eam in corde suo.] Homines qui de animo niss ex fignis exterioribus judicare non possunt, delicti nomen actui ultimo imponunt. Et tamen ipsi surifconsulti fatentur animum distinguere maleficia. Itaque si telum manu fugit, qui hominem occidit homicida non est: Contra Romanis Legibus etiamis homicida est qui hominis occidendi causa cum telo ambulavit, quod & ad Mosis Legem trahit Philo, Kai an et curdeas who to the Thronges avenew that, un διωηθή κτειναι, τη των ανδροφόνων έδεν ήπου ύποχο δια καθέτημεν, ώς ο χαφείς τε τέτων δηλοι νόμο έαν γα Φησι τις επιθηται τω σιλησιον, Εποκτείναι αυτον δολω, Εκαπαφύγη में हे γυσιασηκίε, λήγη αυτον θανατώσαν και π θπιτήθεται μονον, σοκ ανηρηκεν αλλ ίσον ηρήσατο αδικημα τα κπείναι το βελεύσαι τ Φόνον, Si quis ex insidiis conatus aliquem interficere, non potuerit, is nibilominus homicidarum

pana

pæn qui

giai

eft,

occt

qui

pol

fact

Lat

nus.

Eju

nes,

luiff

qui

Gla

cum

Eju

In i

quo

Quo

tem,

neca

pudio

cefta

aute

מאינים

Resp

pena subjacet, ut oftendit de eo scripta lex: Siquis, inquit, insidiatus sit proximo, ut eum dolo necet, & profuviat ad altare, capies eum ut occidas. Atqui insidiatus oft, non occidit; Sed par judicavit crimen boc egiffe ut occideret, & occidere. Oftendunt nimirum Leges quid cupiant; sed quod cupiunt plene præstare non possunt. Bene Tertullianus, Mediocritas humana de factis solum judicat, quia voluntatis latebris par non est. Latro est, inquit Seneca, etiam antequam inquinet manus. Exercetur atque aperitur, opere nequitia non incipit. Ejusdem est, Fecit quisque quantum voluit. Aristophanes, διωαπη γδ ίσον τω δράν το νοείν Par est facere & vohuisse malum. Apud Deum mentium exploratorem, qui voluit scelus is fecit. Vide apud Herodotum de Glauco historiam, quæ & apud Juvenalem exstat cum hoc epiphonemate,

Has patitur pænas peccandi sola voluntas.

Ejuldem eft,

675

ra ns

ly,

Si

170

er,

est

α.

ut

of-

do

4.

10-

ct-

tus

ex

10-

11-

ta-

10-

1 15

elo

lo,

My

LXH

204

Kd.

201

74

ali-

1111

ene

Nam scelus intra se tacitum qui cozitat ullum,

Facti crimen babet.

In iplo hoc adulterii crimine verum hoc effe vidit magister nequitiæ, plane idem de muliere dicens quod hic de viro dicitur:

Siqua metu demto casta est, ea denique casta est. Que quia non liceat non facit, illa facit.

Ot jam servaris bene corpus adultera mens est:

Omnibus exclusis intus adulter erit.

Quod imitatus Lactantius dixit, adulteram fieri mentem, si vel imaginem voluptatis sibi ipsa depinxerit. Seneca, Non immerito in numerum peccantium refertur qui pudicitiam timori præstitit, non sibi. Pater Seneca, Incesta est etiam sine stupro, que cupit stuprum. Præcipue autem hoc dictum Christi locum habere post this อางุหลานใรอาง consensionem prudenter vidit Scriptor Responsionum ad Orthodoxos, cujus hæc sunt verba, OUTE

X 2

Oύπ εἰ ἡ γνῶσις εξυπνίση τὸ τὸ ઝπιβυμίας πάβος, ἐδ΄ ἔτως πρου ἐςὶν ἐςὰν ἐςὰν ἐςὰν ἀ κατὰ τὸν περάννη κατὰ τὸν λράβεσιν, δὶ notitia excitaverit cupiendi affectum, non utique erit feortator; at si voluntas affectur consenserit, tunc erit talis aut actu aut animi proposito. Tertullianus De Pœnitentiâ, Voluntas facti origo est, quæ ne tunc quidem liberatur, cum aliqua difficultas perpetrationem ejus intercepit: ipsa enim sibi imputatur, nec excusari poterit per illam persiciendi infelicitatem, operata quod suum suerat. Pertinet huc quod sudæi olim dixerunt teste libro Alcath Rochel, Messiam ablaturum ad homine γης malum fomentum, τω προγραμίαν cupiditatem.

29. Ei de o optakuos os o desios, Quod fi oculus tuus dexter, In hunc quoque locum, ni valde animi fallor, multa congeruntur subtiliora quam ferat sermonis popularitas. Mihi tum illud si de, tum quod hac verba non præceptorum congeriem fequuntur, fed indivulsà continentià annectuntur ei quod de adulteris amoribus dictum est, præterea vero repetitum oculi nomen quod paulo ante præcesferat, planum facere videntur hujus sententiæ, quamvis ejus vis latius se porrigat, occasionem natam ex his quæ dicta erant commate antecedente, ita ut ad tacitam quandam objectionem responderetur, argumento ab eo quod majus est ducto hunc in modum. Dicat forte aliquis hæc audiens, Feminæ præfertim formoliores funt aληρούνες οφθαλμών dolores oculorum, quod de Perficis dici folebat; & natura ita est comparatum ut difficile sit non amare quod pulchrum est: Quapropter

> easso saltem delectamine Amare liceat si potiri non licet.

Respondetur ex duobus incommodis eligendum esse id quod est minus; nempe ut modo citatus Poeta

hoc

hoc

fcri

Si

ris (

cor

Kai

Ming

filit

cedi

ani

Sin

Sul

pol

lun

po

OCI

ille

ego

abi

ut

No

cor

qu

Po

ab

hoc argumentum ex prudentiæ non ex pietatis præscripto tractans dixerat,

Tais

os,

Si

01-

alis

nı-

be-

ceil-

at.

oro

17,

uus

1-

10-

æc

ed

ul-

ım

am

12-

cta

ın-

eo

rte

res

de

ımı

12-

Te

ta

OC

Dura aliquis pracepta vocet mea: dura fatemur Esse, sed ut valeas multa dolenda feres.

Si gangræna aut morbus similis partem corporis quamvis caram occupasset, æquum esset ut patereris eam præcidi potius quam proserpens malum toti corpori exitium crearet; ut apud Plutarchum est, kai t moda à thu xuea à funcion seminore and oran ouns, pud de don ta de donne, Pater & pedem & manum shi effecit; sed si ea putuerint, dat ultro abscindenti mercedem. Quanto justius id faciendum esset ubi æterna animi corporisque pernicies infininet ni antevertas. Simili serme modo argumentatur idem ille quem dixi,

Ut corpus redimas ferrum patieris & ignes, Arida nec sitiens ora levabis aquâ.

Ot valeas animo quicquam tolerare negabis?

Subticetur autem id quod ab auditore facile suppleri potest in hunc sensum. Atqui cum majus sit periculum quod tibi monstro quam hujus vitæ mortalis jactura, minus tamen est quo vitari id periculum potest. Deberes, si aliter te servare non posses, vel oculum tibi eruere; at mihi satis est si eum à vultu illecebroso avertas: manum deberes tibi præcidere; ego nihil amplius postulo quam ut eam arceas ab impudicis contrectationibus. Eorum qui pedem sibi abscindi passi funt habemus exempla; mihi sussicit ut alio quam ubi mali somenta sunt gressum dirigas:

Perfer & invitos currere coge pedes.

Non diffimile est dictum apud Senecam, Projice quacunque cor tuum laniant, qua si aliter extrahi nequirent, cor ipsum cum illis evellendum erat. Sensus hic ipse quem dicimus late suseque tractatus exstat apud Porphyrium libro primo circa finem De abstinentia ab animalibus. Ostendit enim & ille, cum corporis

fervandi

quo

tur

ver

leq

det

Ari

xap

mys pax

fyc

tur

int

id

exó

poli

5. :

lin

ap

qu

ad

Ro

a

TI

Se

eft

tu

rk

quod

fervandi causà tam dura patiamur, multo majora patienda ut divina immortalitas animis paretur; & hanc tamen plerumque minoris constare, nempe voluptatum abscissione. Philo, Ear naix @ idair aipetis αυτώ κ μελλης παίων τοθι αυτό, Φύρε λαθών λότο το Φανταous aurs, Si conspectà pulchritudine ab ea captus sis & inde labi pericliteris, clam fuge ab istà imagine. In hâc circumlocutione Pedum quoque memini, quia & corum fit mentio infra 18.8. & Marci 9.45. quibus in locis id quod hic occasione ejus affectûs qui solet esse impotentissimus dictum erat, generaliter omnibus vitiis aptatur. Est enim eadem ratio. Hinc Job cap. 31. de fugă tam injustitiæ quam obscœni amoris agens ait, fedus se cum oculis pepigisse, manibu nihil adhafiffe iniqui, pedem suum non festinavise ad dolum. Summa igitur hujus præcepti est, Vitanda pravarum cupiditatum alimenta. Cupiditas enim actum parturiens, fi eum eniti prohibeatur, abortum faciens, ipfa quoque interit. Neque vero dubito quin & hoc Christus, minime novandi cupidus, fumserit ex veterum Hebræorum præceptis, unde & Philo hac haufit, Dionep Exed ay av who donson of un no λείως απαίδωτοι πεπηρωύσα μαλλον ή το μη σεσηνούς όραν, κεκωφάδα μάλλον ή βλαδερών ακέσυ λόγων, Ε οκτε μηση γλωτίαν ύπερ το μηθέν τ αρρήτων εκλαλήσα, Ideoque homines non plane imperiti, potius optabant excacari quam illicita cernere, potius obsurdescere quam noxios audire sermones, & linguam exscindi quam dicere non dicenda, & quæ sequuntur. Chrysostomus de Jejunio fermone fecundo, præceptum hoc Christi, quod durum videtur, ait esse mitissimum: Durum futurum fuisse, si justisset nos adesse feminis, eas adspectare & abstinere: Adde si id præcepisset quod Xenocratem præstitisse narrat Valerius Maximus. o desios, dexter, Id est, xav o desios quamois dexter:

quod ideo dictum quia, ut ait Aristoteles, φύση βέλπον το δεξίον το αρασερο, natura dextrum sinistro melius.

pa-

å

70-

fins

Tot-

8

rác

å

ous

let

ni-

ob

0-

hus

ad.

da

m

ım

to

us,

&

77-

3

n-

-09

iri

105

011

u-

od

u-

e-

e.

7:

od

באמים מאוננו סב, scandalizat te] יקש לך, ut loquuntur Prophetæ. Nam quod inde venit שוקש סגמים מוקש סגמים מוקש vertunt LXX. Pfalmo 69. 23. 106. 36. 140. 6. quos sequitur Paulus Romanorum 11. 9. Et certe respondet primitiva fignificatio. Nam σκανδάληθρον apud Aristophanem interpres exponit To देश में मार्थित जिलाναμπες ξύλον obliquum in pedica lignum, Pollux το cu mis μιάρεαις cousactopor πατλάλιον stantem in muscipulis paxillum. Idem autem esse oxavoaxov docet nos Hefychius. Sed & σκώλε nomine res eadem fignificatur, quâ voce מוקש interdum transferunt LXX. interpretes. Per tralationem defignat hæc vox omne id quod exitii causam præbet, ut Psalmo 140. 6. εχούθμα τείδε σκανδαλα εθεντό μοι juxta iter scandalum posuerunt mihi, quo sensu reperitur & in libro Judith 5.22. & 12. 2. Ac proinde etiam id quo quis ad delinquendum incitatur, uti Deuter. 7. 16. & passim apud Novi Federis Scriptores. Seníum affinem, quanquam aliunde ducta fimilitudine, habet vox, מכשל quod proprie est πρόσκομμα offendiculum, cujus vocis additamento vocem orandador interpretatur Paulus Rom. 14. 13. Quare mirum non est quod Syrus hic verte- מכשל vertit אבים, cum & LXX. מכשל verterint oxavdadov, Levit. 19. 14. Id ipsum offensam dixit Seneca, Per bujusmodi, inquiens, offensas emetiendum est confragosum hoc iter.

Baste am os projice abs te] Projice. quo verbo La-

tini quoque rei contemtum indicant.

Συμφερί χάρ σει, expedit enim tibi] Αγαθον χω άντὶ μείζον κακῶ ἐκάπον Ενώμεν bonum enim est minoris mali sumtio pro majori, ut inquit Aristoteles Rhetoricorum 1. cap. 6.

και μη, & non] Hebraismus κη, quod valet ne.

Quare

00

EXOTE

vicif

apuc

quos

Diff

Nan

ut n

dona

denc

tiun

rum

tant

five

Can

nunt

hab

quoq

opori tuà

reve

id qu

men

BIGA

bellu

trad

apig

dere

**fpor** 

caba

non

TEN

bræ

Quare ita optime verteris, Expedit enim tibi unum membrorum tibi perire ne totum corpus projiciatur in

gehennam.

rate supplicia alterius seculi sigurabat, nunc translate eadem notat. Et Matthæus quidem nihil ultra addidit, quippe Palæstinæ habitatoribus scribens, apud quos pridem vox ista eum sensum acceperat: ut ex veterum Hebræorum libris apparet. Marcus vero, ut & qui ei vocabulo minus sueti erant vim ejus intelligerent, apposuit no accepta intentinguibilem. Ponitur autem in his libris ubique pro suppliciis post Resurrectionem, non pro statu qui mortem & resurrectionem intercedit.

31. Eppe n n, Dictum eft autem] Nimirum à Mose. justu Divino, non privato Moss confilio, quod senfit Origenes & eum fecutus Ambrofius; quem errorem in Ptolemæo quodam graviter accufat Epiphanius: nisi hoc potius sensisse putemus Origenem & Ambrofium, à Mole hæc & alia quædam hujus generis pro prudentia fua excogitata & relata ad Deum, qui ea deinde ut isti populo & temporibus commoda probaverit. Certe Deuter. 1. 3. 5. 1. 6.1. aperte dicitur Moses populo proposuisse ea qua Deus præceperat: Inde autem ad caput usque de divortio unus est atque continens sermo. Neque vero credibile est Mosem, qui de specie controversi juris hereditatium respondere nihil voluit Deo inconsulto, in re momenti multo majoris quicquam constituisse Dei injussu. Neque moveri quemquam in contrariam sententiam debuit, quod Mosi hoc factum affcribit Christus infra 19.8. Nam passim ea etiam quæ à Deo profecta nemo dubitat, Moles, quippe lectus in eam rem à Deo minister, dixisse ac præcepisse memoratur, ut infra 8. 4. Mar. 1. 44.7.10. 06 Lucæ 5. 14.

um

111

04-

ate

id-

ud

er .

10,

145

171-

TO'

101

ſe,

n-

0-

12-

å

e-

le-

n-

I.

12

de

ne så

n-

m

m

00

m

S,

ac

0.

'os αν δοπολύση των γυνακια αυτέ, quicunque dimiserit uxurem suam ] Nam maritis id jus concessium, non vicissim mulieribus, ut apud Romanos. Prima enim apud Judæos Salome Costobari uxor contra antiquos mores eam licentiam usurpavit, teste Josepho. Differentia hæc originem habuit ex jure maritali. Nam uxores jure Hebræo in manu erant conjugis, ut multis indiciis apparet. Recte autem verteris mair repudiaverit, quia id actum animi maxime denotat quem testatur libellus, unde sequitur divortium. Neque enim recepit usus, ne Jurisconsultorum quidem, ut divortium post nuptias, repudium tantum ante nuptias dicatur, sed ipsa renuntiatio five ante nuptias five post eas ita appellari folet. Caius Jurisconsultus, In repudiis autem, id est in renuntiatione, comprobata hac sunt verba, Tuas res tibi habeto. Item hac, Tuas res tibi agito. In sponsalibus quoque discutiendis placuit renuntiationem intervenire oportere, in quâ re hac verba probata sunt, Conditione tua non utar. Paulus, Per calorem misso repudio si brevi teversa est uxor nec divortisse videtur. Justinus Martyr ad Senatum Romanum, το καλευθμον παρ υμίν ρεπεδίον id quod à vobis dicitur Repudium, de matrimonio dirimendo agens.

Δότω αυτή Σποςείπον, det illi libellum repudii.] Infra, βιδλίον Σποςείσιου. Josepho χεαμμαπίον Σπολύσιως. Libellum divortii dare, dixit Papinianus; libellum repudii tradere, Imperator Diocletianus. Origo nominis ab αφίςεωχ, quod est discedere. Divortere autem & discedere proprie in Latino sermone uxor dicitur quæ sponte sua matrimonium dirimit: Quod Attici vocabant Σπολείπον. At seminis Judæis ut diximus id non licebat. Virorum autem proprie est πὶ Σποπίμιπων dimittere, qua voce & Josephus utitur: Hebræis υγι. Recte autem libellus divortii aut discessiones.

fionis

ကားယ

BXOT 6

rum

ditat

ram

dica

non

tore

dex 1

prop

apud

erat

totar

muli

pto 1

gitii

queb

erat

Josep

Jugar

ANS

au Pu Regis

fit, a

רנר

cion

tus S

Pollie

dunt

conc

ceffic

gina

19. 8

Si n

Se

sionis dicitur etiam is quo maritus jubet uxorem à se divortere aut discedere. Id autem continebat expresse, continetque etiamnum hodie Judaici libelli formula, quæ talis est, Mea sponte, nullius to actu te uxorem hactenus meam dimittere à me, desent ac repudiare decrevi; jamque adeo te dimitto, desero s repudio, atque à me ejicio, ut tuæ sis potestatis, tuoque arbitratu ac lubitu quo libet discedas : neque id quisquam ullo tempore prohibessit. Atque ita dimissa esto ut cuivi viro nubere tibi liceat. Veterum esse hanc formulam Josephus nos docet cum ait, Twani soe Maxwenden nas cauther egest samphray un & westepor aropos apieres, Mulieri vero ne quidem si divorterit suo arbitratu nubet permittitur, sed ita demum si vir suus eam à se dimiserit: & alibi, Aabor 30 av stws egsorav ozwornen etepu, ita enim facultatem accipiet nubendi viro alteri. Et hinc eft quod hic actus dicitur am Avois dimissio. Domo egredi jula, inquit Quintilianus; & Juvenalis,

Collige farcinulas dicet libertus & exi.

Martialis, Uxor vade foras. Titinnius, ædibus facesat.

Varro, foras betere justit. In Epistola Medeæ ad safonem, Cede domo. Sed & ejiciendi verbum, quod Judæi usurpant, Latinus sermo eodem sensu recepit. Cicero, Mimam exegit. Hebræa vox στοιοι, ad verbum si reddas, erit libellus abscissionis, id est χωρισμέ. Nam & χωρίζεων pro divortium facere dixit.

Paulus i Cor. 7. 10, 11, 15. Justinus το συζυγική χωρίζεων à conjugio abscindi. Dissolvere, separare, diriment matrimonium dicunt Latini Jurisconsulti.

Errare autem eos qui putant Judæis non licuisse uxorem dimittere nisi causa apud Judicem probata, satis ex hoc loco apparet. Distum enim esse ait Christus, Qui uxorem dimissam vult, libellum det repudit. Dubitationem omnem nobis Josephus eximit, qui de se agens ita ait, Ka3 or di xaugor à thu zuvaina un det oxocolos.

n à bat

li.

co-

0 46

ıam

ivi

am

eion

πς,

bere

rit:

nim

eft

redi

Jat.

12-

iod

pit

, ad

χωixit

24-

nere

iiste

atâ,

hri-

udii.

i de

Sign -

ம்பிற வார்க மாக நிரை வாகமுடிப்பிய, இயு tempore & uxorem dimisi quod ejus mores mihi non placerent. Verum tamen est hunc actum non minus quam hæreditatis cessionem atque alios solenniores solitos coram Judicibus peragi, quod nos Digesta Thalmudica docent : fed erat hoc jurisdictionis voluntaria, non contentiofæ, quomodo manumissio apud Prætorem Jure Romano. Cognitionem igitur fuam Judex non interponebat, nisi de dote aut donatione propter nuptias controversia inciderat; plane ut & apud Romanos. Nam Romano veteri jure instituta erat de moribus actio, quâ victa mulier dotem aut totam aut partem ejus amittebat. Sed & postulare mulier poterat si innocentiæ suæ consideret, ut scripto testaretur aut maritus aut Judices nullius se flagitii compertam. Alioqui quoties, ut Romani loquebantur, bonâ gratiâ fiebat divortium, nullâ opus trat cognitione. Exemplum hujus illustre est apud Josephum Originum 17. 1. Ev TETW " NOY The APXELAS manipa & Bandews Howdys ws T avris muripa eferteuter Αλεγανδρω στωωκηκίμαν, έκ τ αυτέ των σεσίκα δοποδές, ώς ε αμθισδήτημα αυτοίς μηθέν είναι, Hoc ipso tempore Herodes Regis Archelai filiam Alexandri uxorem ad patrem emift, de suo dotem reddens ne quid esset controversia.

Sed & illos falli apertum est, qui apud Mosen verne propter aliquam seditatem ad stupri suspicionem trahunt: quanquam ea non nova est sed vetus Sameæ interpretatio, dissentiente Hillele quem Pollionem Josephus appellat. Nam si Moses in eaduntaxat specie divortium concessisset in qua eam concedit Christus, non diceret Christus, eam concessionem sactam ob duritiem Judæorum contra originale institutum, ad quod ipse nos revocat, instra 19. 8. Marci 10. 5. Neque recte tum dixisset Moses, si non sit gratiosa apud eum. Quid enim id opus

ma

ber

div

tur

àp

qui

rit,

diu

fine

Scr

liu

din

qua

yu

res

tur

nui

vet

VIC

no

rın

fui

pel

ful

hon

dic

nei

ten

tan

ves

fpi

dicere de adulterà? Ex diversis igitur Scholæ auctoribus nata illa quæstio, An liceret viro uxorem dimittere κατὰ πάσων ακτίαν ex quâvis causa, infra 19.3. Hodie Judæi neque Sameam sequuntur neque Hille. Iem. Probant enim divortium non κατὰ πάσων ακτίαν, ut Hillel, sed ob multas tamen causas κατὸς το πορτίας extra stuprum, quæ enumerantur in Digestis Thalmudicis, & nunc quoque à Magistris anxie expenduntur. At Sameæ sententiam ille sequebatur cuius hoc proverbium exstat de uxore, Os quod tibi con-

tigit rode.

Huic quæ de vocum istarum explicatione est quastioni adhæret altera inter Sacrorum librorum interpretes multum agitata, An scilicet jus illud in Deuteronomio constitutum effecerit ut recte id de quo agitur fierer, an duntaxat ut fieret impune. Quin Deus potuerit introductum à se matrimonii vinculum relaxare, si vellet; quin etiam potuerit manente vinculo Judicibus distimulationem imperare, dubitari non potest: sola ergo voluntatis conjectura elt. Mihi id quod posterius dixi vero similius videtur. Primum, quia ob duritiem Judæorum permilfionem hanc factam Christus docet, nimirum neduriori tractationi aut etiam veneficiis daretur occasio. Ad talem autem finem sufficit sola impunitatis concessio: neque solet malitia hominum privilegiis sublevari. Accedit huc, quod consuetudo legis interpres nullam à marito causam diremti matrimonii exegerit. Alioqui enim non potuisset Josephus Mariam clam dimittere. Potuit igitur maritus dicere quod Romæ dixit Paulus Æmilius, Sibi optime notum qua calceus urgeret. Atqui aut nulla aut levissimade causa uxorem dimittere, ut jam de primæva Dei inititutione nihil dicam, vel fola caritatis lex prohibebat, five uxorem respicias, quæ veluti supplex ad marit1 to.

mit-

Ho-

lle-

ridy,

12-

en-

CU-

011-

12-

er-

eu-

uo

lin

12-

re,

le-

if-

U-

10.

n· b-

T-

2-

re

m

de.

n-

11-

ıd

11

mariti tutelam confugit, five communes etiam li-Non potuit igitur factum quâvis ex causâ divortium rectum probumque censeri. Unde sequitur permissionem hanc, saltem in nonnullis casibus, à pœnâ, non à vitio liberaffe. Quin ne exemplum quidem ullius laudati viri, qui licere id fibi voluenit, invenitur. Et Romani, cum nulla lex repudium vetaret, annos tamen quingentos & viginti fine exemplo repudii egerunt. Nec quisquam ferme Scriptorum est qui non graviter reprehendat M.Tullium Ciceronem quod levibus de causis Terentiam dimiferit. Voluit igitur Deus vocibus illis ערות רבר, quæ probrum aut, ut LXX verterunt, agmus meayua fignificant, admonere Hebræos ne temere uxores dimitterent: cæterum ut graviora mala evitarentur, & veritatem & gravitatem caulæ noluit ad alienum arbitrium referri, sed ipsius mariti animo id altimandum permisit. Quod mirum non ett, cum veterum Gallorum aliarumque gentium leges jus vitæ ac necis in uxores maritis concellerint. At notum est quosvis Judices, quorum summæ ac liberrimæ potestati res aliqua permittitur, insontes non esse si ab æqui bonique regulà discedant. Jus ergo fuit ut quâvis de causa uxorem maritus posset expellere, sed ea notione qua Prætor jus reddere dicitur etiam cum injuste decernit, ut Paulus Jurisconsultus loquitur: qui & alibi dixit non omne quod licet honestum esse. Licere enim in communi usu aliquid dicitur quod extra poenam est, & quominus fiat à nemine impediri potest. Ita licebat ante Antonini tempora dominis servos occidere indictà causà; sed tamen qui id facerent ob causas non admodum graves eorum inhumanitas bonis odio erat: & Augustus narratur Senatori cuidam eo nomine succenspisse. Seneca optime, In mancipio cogitandum est non

non quantum illud IMPUNE pati possit, sed quantum tibi permittat EQUI BONIQUE natura. Sed Judzi & humanitatis & caritatis immemores, quod Lex dissimulabat, in eo nihil à se peccari arbitrabantur, aut certe causas quantumvis sutiles admittebant in

OV

28

au

tur

(ec

di

m

ve

de

qu ha

eu

ej

A

V

n

morofitatis suæ patrocinium.

De loco Malachiæ 2. 15. qui est obscurior, illis affentior qui כי שנא שלח interpretantur si odisti, dimitte. Fert hanc interpretationem Hebræa confiru-&io: nempe potius quam ut uxorem Hebræam velut mancipium tractes in gratiam extranearum mulie-De hâc duritie ait Propheta feminas apud Deum conqueri: & ut ostendat facti iniquitatem. exemplo utitur Abrahami, viri cordatisfimi, qui cum justissimo teneretur desiderio prolis; tamen eam noluit habere nisi ex piis matribus. Nam אחד שחשו שווו habere nisi ex piis matribus. Abrahamum vocari folere Judzi magno consensu tradidere. Videtur autem nomen illud ann Abrahamo adhæfisse ex eo quod unus ex tanto hominum numero à Deo esset electus auctor sancti & immens generis. Indicare hoc videtur Scriptor ad Hebraos 11. 12. Aid x, ap evos e Suvan mour propter quad & ab Uno orti funt, ubi ap evos ab Uno est חחד. quo trahi potest illud ejusdem Scriptoris 2. 11. On 20 aprallum & oi analoushou & evos mavns, qui enim sandificat & qui fanctificantur ex Uno omnes. Nam mox sequitur, συέρματος Αθραάμ αντιλαμβάνεται semen Abraha apprehendit. Sicut autem Abrahamus and Unus, ita filius ejus Isaacus cognomento vocatus creditur יחיר, id est, wowofuns Unigenitus, Gen. 22. 2. Hebr. 11. 17. Sanchuniatho in Phoeniciis, Efos lu vois madaisis ci Τ΄ μεράλαις συμφοραίς τ κινδιώων άντι τ πάντων Φρορας το namulation & renew coor negetavas in makers in Edvas es σφαγίω Επιλούναι, λύτζον τολ τιμωροίς δαίμοπ καπιτφάτ. TOKTO de oi dedo eduse profincios. Koon De Loiver on oi pointes Ισραήλ æi

ex

ır,

in

is

11-

ut

e.

ıd

n,

m

u

.

n

11

Irrain accomposeuson, Bankevan & xweens, & usepor her this & Bis reddrie es T & Kpons aring Radiepadeis, it Janχωρίας νύμφης Ανωδρέτ λεγομθής ήου έχων ΜΟΝΟΓΕΝΗ, in Ala TETO IERO CRANEN, & movoyluss ETES en & vie xa-אצעלשוצ שלים דפור שסוניוציו, אושלעושוי כית שחלבעצ עבשיקשי אמπληθότων τίω χώραν, βασιλικώ χοσμήσως χήματι τ μον, Bours To nataon daou plu @ natifuors, Mos fuit antiquis ut ubi magna pericula supervenerant, is qui in civitate aut gente regnaret dilectissimum filiorum in cadem daret, velut pretsum dies Ultoribus pro communi exitio. Saturnus igitur, quem Phanices Ifrael vocant, in ea regione regnans, qui & post vitæ exitum in Saturni stellam consecratus est, filium habens Unigenitum ex Nympha indigena dicta Anobret, quem ob id Jehud vocabant, quo nomine etiam nunc Phænices unigenitum appellant, cum maxima ex bello pericula eam regionem invasissent, filium ornatum regaliter altari exstructo mactavit. Quibus verbis homo Tyrius multis modis Sacram historiam depravans, (quod fere omnibus contigit non Judæis qui res Judaicas tradiderunt) Israelem pro Abrahamo, hoc est nepotem pro avo nominasse putatur, eundem dicens esse Saturnum, nimirum quia posteri ejus Saturni die feriabantur: Avweper autem, id est הוכרה כתא האוכרה cnastle electam, vocaffe Saram. Nam Isa pro und dialectus magis est quam corruptio vocabuli. Sic & Orpheus usvoson Unigenitum posuit avri אחר סחט יחיר, id eft, Isaacum pro Abrahamo, cum ei dicitur nemo fuisse qui Deum verum recte cognoiceret,

Εί μη μενογυης τις Σοτορρώς Φύλε άνωθεν Χαλδαίων ίδρις 30 είω άξροιο ποροίας.

Unigena ille nisi Chaldao sanguine cretus,

Norat enim Solis quâ se astrum lege rotaret.

Nam sideralis scientiæ famam Abrahamus habuit, non Isaacus. Berosus, Meni i καπακλυσμόν δεκάτη γρεά.

bu

me

die

lu

ph

eft

ev

ut

In

ux

pr

ho

ad

mi

po

VO

ad

pe

ub

fig

Vi

bij

ne

di

कें Xaldaiss माड कि ठींप्रवाकि वर्गाए, मां प्रकार, में मां egina ium oG. Post Diluvium generatione decima apud Chaldeos vir fuit justus, & magnus, & calestium peritus. Eupolemus, γρεωθαι Αδραάμ γρεα εύχρεία, χ σοφία πο super, fuisse hoc tempore Abrahamum nobilitate & sapien. tia supra cateros eminentem, qui & Astrologiam & Chal. daicam artem invenerit. Artapanus, 7 3 Aspanos the vinler, x cor polivixas asportogian didagay usegor j es Alwhov a saffied, Abrahamum institutum in Astrologica disciplina primum venisse in Phanicen, ubi Phanicas in Astrologia instituerit, inde ivisse in Ægyptum. Nicolaus Damascenus, @auuasteis sv an autw (Abrahamus scilicet ab Ægyptiis) in F oursoiais is ouver wrates & denis άνηρ ων αν επιχειρήσε διδάσκειν, τιω τε δριθμητικίω αυτίς χαρίζεται, κ τα σει αρολογίαν σεραδίδωσι σο οδ τίς AGRACIES AUDROIAS Aiguntion TETWN eixon ana Jus. on Xal. Paices 20 TREOT EDOLTHOEN es Algurdon, OPEN TA JE R. es con Ex-Alwas, Cum ex colloquiis admirati illum effent, ut qui peritissimus esset & aptissimus ad ea quæ vellet alios docenda, ipse eis & Arithmeticam & Astrologiam tradidit: nam ante Abrahami adventum ignorabant ista Ægyptii. A Chaldeis quippe ista in Egyptum, inde ad Green pervenerunt. Orpheus igitur, quem in Ægypto fuisse docet nos Diodorus Siculus, ibi de Abrahamo deque Mose ea intellexerit quæ deinde aut ab iplo, aut (quod Tatiano placet) ex ipfius libris ab Onomacrito in versus relata sunt. Hæc quidem ita probabiliter de illo Philonis Byblii loco fecundum alios dicta funto. Ego enim magis credo Ispana errore apud Eusebium scriptum pro ia, quia tali compendio in Græcis Christianis 10 page notabatur: in all tem apud Philonem Byblium nomen fuerit Regis, cujus yocabulum datum fuerit fideri Saturni. Nam X

& alibi idem Philo Byblius 120v Ilum ait Phoenicibus dici qui Kpor Saturnus est Græcis; Six forti-

tudo, virtus scilicet, pro quo alii >x.

32. Eyw j λέγω υμίν, Ego vero dico vobis ] Quod ante diximus, nullam juris per Mosem promulgati partem à Christo infringi, at præcepta interim dari meliora quam Lex illa, prælertim quatenus in judiciis observabatur, exigebat, ei tamen Divinæ voluntati convenientia cujus vestigia in Mose & Prophetis apparerent, hic in memoriam revocandum eft. Sensus enim est, Lex Moss ne quid gravius eveniret, tibi de uxore judicium indulfit: Tu vide ut tanta potestate humane utaris, certus nulla Deo placere divortia nisi quæ summa necessitas extorsit. ln expositione sententiarum Bensyræ legitur, Si quis uxorem habeat morosam & eam non repudiet, eum non venire in judicium, id est, ea patentia Deum obtinere

propitium.

2.8pud

tus.

TOD-

whi

ien-

bal-

Thi

Ф01-

Ai-

ud

5 111

aus

ſci-

1005

7015

THE

zh-

Ελ-

qui

do-

lit:

ttt.

cos

iffe

de-

10,

10-

ro-

108

ore

en-

all-

315,

am

8

Παρεκτός λόγε πορνείας, excepta fornicatione Εί μη An moveia, infra 19.9. Houls law 20 3 Syrus hoc loco, id est, extra causam stupri; altero loco ha, que non sit adultera. Præter crimen adulterit dixit Lactantius. Hopveias fornicationis nomine omnem modum imminutæ pudicitiæ intelligi posse pridem diximus: quomodo & Plautus aliique suprum pro adulterio posuerunt. At sunt qui mopresous vocem imitatione Hebraismi latius porrigi velint, ad ea etiam delicta quæ ad pudicitiæ damnum non pertinent. Argumentum sumunt ex loco sud, 19.2. ubi de concubina Levitæ dicitur והונרה עליו, quo fignificari videtur non concubinam cum ipfo Levità consuesse (id enim nihil novi, neque concubina apud Hebræos stupri aut lege aut infamia tenebatur, cum à matre familias tantum dignitate distaret, & eo quod liberis ex ea natis jus non esset

luccedendi

fuccedendi patribus in rebus foli: unde Josephus mulhaxios concubinis directe opponit eigenidas nobiles feminas: & alibi rais Algeonpan Jugaripas virorum illu. strium filias, ) fed potius eam ipsi contumaciter immorigeram fuisse, ac tandem (quod sequitur) fugà deseruisse ipsius contubernium. Quam interpretationem & constructio vocum exigere videtur, & clare exprimit Chaldaus interpres. LXX verterunt appiedn aind irata ei fuit. Josephus, andereis eixe alieno fuit animo à viro : deinde, καπαλιπέσα τ ώ. Spa cum virum deseruisset. Alterum quod afferturde falforum Deorum cultu, qui eodem nomine indicari solet, minus firmum est, cum in eâ tralatione maneat adulterii fignificatus, quia nimirum fedus cum Deo initum matrimonii habet similitudinem. Ego, cum vox moveias fornicationis, & que huic funt παρώνυμα agnata, tum apud Græcos tum apud horum librorum Scriptores perpetuam impudicitia fignificationem habeat, ne hic quidem recedendum ab usu & proprietate vocis existimem.

Interim, ut hujus loci sensus recte accipiatur, obfervandum est Christum toto hoc sermone non Leges constituere Civiles, sed animis singulorum dare Præcepta: & hic nominatim ab eo exponi, quo casu vir bonus legis communis ad divortia spectantis beneficio uti possit. Quare cum lex ipsa maritum ad Judicem non remittat, ne Christus quidem id facere censendus est. Et sane si maritus paratus esset probare adulterium Judici, jam non de dirimendo matrimonio, sed de puniendà adulterà ageretur. Quod ergo stuprum justa esse divortii causa dicitur, id referri debet aut ad maritos lenes, qui ad pœnam deposcere uxores nolunt, qualis erat Josephus Maria conjux; aut ad eos qui quod ipfi credunt aut forte etiam certo compererunt probare tamen se in ju-

dicio.

dic Ub

1100 eft

que leg

ftio

hoo

ner

ten

piu

qua fect

vir cor

bab

tes

nar

bus

abo

hab

mai

1

tra

nul

Qu

exti

exc

ftru

mag

ut

exe

eni

lam

exp

lus

les

lly.

m-

lgâ

ta-

å

te-

45

ij-

de

di-

ne

us

m.

nt

10-

fi-

ım

b-

e-

ire

ıfu

e-

ad

ere

10-

12-

od

re-

de-

riæ

rte

ju-

C10 .

dicio posse disfidunt, quo illud Hieronymi pertinet, Obicunque est fornicatio & fornicationis suspicio, libere uxor dimittitur. Quod tamen non ita accipiendum est ut quivis motus animi suspicacis ad pie sancteque faciendum divortium valere debeat; fed ne ad legum subtilitatem res exigatur. In isto autem quæfionum genere nihil certi definiri poteft: sed omne hoc ex æquo bonoque æstimandum est, medio itinere inter anxiam credulitatem & crassam supinita-Theodofius junior Imperator Christianus, & pius, & Episcoporum quotidiano usus confilio, in quattione divortii, impudicitiæ conjecturas ad fui feculi mores temperans, fufficere judicavit fi mulier viro ignorante vel nolente extraneorum virorum convivia appeteret; fi ipso invito, fine justa & probabili causa, foris pernoctaret nifi apud fuos parentes; vel si Circensibus Theatralibusve ludis aut arenarum spectaculis ipso prohibente gauderet. Quibus iltas addidit Justinianus, si uxor de industrià abortum fecerit; fi commune lavacrum cum viris habuerit; si dum est in matrimonio cum alio viro de matrimonio egerit.

Restat dissicilis quæstio, An quod hic dicitur extra adulterii causam tam rigide sit accipiendum ut
nulla alia causa animum possit tranquillum reddere.
Qui in hâc solà causa consistunt urgent verba cans
extra, ei un nisi, &, quod dici solet, eam esse vim
exceptionis ut positæ definitionis generalitatem adstruat. Sed contra notat Origenes verba hæc poni
magis enuntiando quam jubendo. Neque rarum est
ut in tali sermone id quod ex occasione dicitur
exempli magis quam adstringendi vim habeat. Non
enim in humanis tantum sed & in Dei legibus palam est sæpe sacti aliquam speciem frequentiorem
exprimi, ex qua deinde cætera colligi debeant, ut

Z 2

Exodi

vir

Cle

7/49

nat

cæ

¿De

cili

8

pro

VIC

nil

ve

lit

et

cu

CO

pr

pe

m

tr

au

qu

ef

re

Exodi 21. 18, 19, 20, 26. Deut. 19. 5. Atque ea in terpretatio multo facilius procedet, si maperios hora moveras hic interpretemur cum nulla subsit causa adulterii, & si infra 19. 9. cum codice Complutensi legamus non ei un om moveia, sed un om meveia idet non ob adulterii causam. Nam tales locutiones (quas utroque loco de industrià Syrus videtur expressisse speciem facti declarant magis quam strictam exce. ptionem. Sed etfi ponamus esse exceptionem, potest eadem manere sententia. In omnibus enim legibus, etiam maxime odiofis, quales funt quæ pænam irrogant, receptum est, ut ubi eadem est ratio jus idem valeat: in benignioribus autem legibus etiam à partibus ad paria procedit interpretatio. Quod fi diligenter advertamus ad naturam omnium Chri-Iti præceptorum, reperiemus & originem eorum & confummationem in caritate confiftere, quæ ita nos vult aliis consulere ut ne in nos ipsos crudeles simus, quemadmodum docet Paulus 2 Cor. 8, 13. Quâvis de causa uxorem protrudere, fævum est, inhuma-Ciceroni exprobrabat Antonius cabadin autor zuvaina map i synpass, quod uxorem ejecisset cum qua con enuerat. Dictum prudenter à Varrone,

Oxoris vitium tollas opus est, aut seras. Qui tollit vitium, uxorem commodiusculam Sibi præstat; qui sert, sese meliorem facit.

Ad quem locum apposite Gellius vitium ait ferendum esse quod ferri scilicet à viro honeste potest: vitia enim slagitiis leviora esse. Quanto autem hoc justius à Christiano patientiæ disciplinam professo exigiture qui in ipsos inimicos benignus esse jubetur, is in sociam vitæ erit implacabiliter iracundus? Hic statim succurrit, Nullâne igitur de causa dimittere licet, nequidem si alienæ libidini se substraverit? Imo veso eadem æquitas quæ uxori consuluerat, hic & viro

in

Ryon

dul-

le-

left

luas

(Te)

ce-

teft

gj.

am

Jus

am

lod

ri-

& 108

us,

VIS

12-

AHI

nud

im

à

r?

in

2-

no

0

viro consulit, ne retinere cogatur impudicam. In Clementis Constitutionibus legitur, o manixwy rlw αλαφθαρείσαν, φύσεως θέσμε ωθανομος έπεί περ ο κατέγω μοιχαλίδα άφεων & άσεδης· qui impudicam retinet in natura leges est injurius : nam qui adulteram retinet & imprudens est, & impius. In canone 8. Synodi Neocefarienfis, Ear ut the xesporoviar poixed In ( win TOG) ίθαλα λοτολύσει αυτίω. Si post ipsius ordinationem uxor ipsius machetur, debet eam dimittere. Eliberini Concilii canon 65. Si cujus Clerici uxor fuerit machata, & scierit eam maritus suus machari, & non statim eam projecerit, nec in fine accipiat communionem: ne ab his qui exemplum bonæ conversationis esse debent, ab eis videantur scelerum magisteria procedere. Et hæc causa videri potest, cur Marcus 10. 11. & Paulus 1 Cor. 7. 10. hoc Christi præceptum commemorantes, verbis utantur generalibus, nulla exceptione appolita: nimirum quia tales exceptiones ex naturali æquitate venientes tacite insunt legibus quantumvis generaliter pronuntiatis.

Videndum ergo est an eadem æquitas non possit etiam in aliis casibus, quanquam minus frequentibus, ideoque memoratu haud æque necessariis, locum habere. Quid si enim uxor veneno vitæ mariti insidiata fuerit? quod si, quod ponit Origenes, communia pignora interfecerit? aut abortum sibi procuraverit, quod ad jus divortii valere voluit Imperator Leo? Dicat hic forte aliquis adulterium magis quam cætera crimina pugnare cum sine matrimonii. At enim non prolis solius, sed & mutui auxilii causa conjugium est institutum: nec quicquam potest contractui tam arctæ societatis magis esse adversum quam quod in vitam committitur. Romani veteres distinguebant in divortiis inter mores graviores & leviores: ac forte putet aliquis tale

discrimen

discrimen à Christo respici & notissimo exemplo de clarari. Christiani quos dixi Imperatores extra adulterium aliquot scelera enumerant, quibus probatis maritus fine ullo damno uxorem repudiet: & quod est amplius, ea si probare nequeat, non simpliciter repudium vetant, sed in arbitrio mariti relinquint malitne uxorem retinere, an dotem reddere & amit. tere quod propter nuptias donavit. Feminis Judzis non licebat sponte suà à marito divortere. Neque Christus quicquam de illis pronuntiat, ne quidem in adulterii casu. At legibus Romanis par erat jus mariti & feminæ, quos propterea pari forte componit Paulus Apostolus 1 Cor. 7. 15. Justinus Martyr Apostolicis temporibus proximus in Oratione ad Se. natum Romanum laudat feminam Christianam qua usa Romano legis beneficio marito ultra fas libidinanti repudium milit & ab eo divortit, on ws un 1917 νωνός τ αδικημάτων κ ασεξημάτων χύητας, μλύκσα ον τη σο-Luzia, & operataros & operatos suo win, ne participaret apsius flagitia & impietatem, si in conjugio maneret vita et & cubilis consors. Sed additur, fecisse hoc illam poltquam diu monendo precandoque nihil apud eum profecerat. Viri autem scortantis uxorem eam ob causam discedere à matrimonio non potuisse, obfervatum perpetuo inter Christianos notant Graci ad Canonem Apostolicum 48. & Basilius Responso 9. Idemque in Occidente observatum apparet ex Eliberino canone 9. Femina fidelis, qua adulterum maritum reliquerit fidelem, & alterum ducit, prohibeatur ne ducat: si duxerit, non prius accipiat communionem ms quem reliquerit prius de seculo exierit. Hæc aliaque hujus generis cogitatu funt non indigna.

At mihi expendenti ea quæ Paulus ad Corinthios scribit, certum sit Christi hæc verba non ulterius extendenda quam ad conjuges quorum uterque Christi

disciplinam

discip

ceptu

quid

ftolâ

but, 1

catto

inter

eft d

net

mon

Ab

frac

Ter

vide

enii

pœ

tion

quo

fac

me

trir

det

qua

tab

ter

fpe

fen

ex

Te

lit

qu

ter

0

re

1-

tis

od

er

14,

It-

15

10

in

15

0-

1

2.

ŀ

1

t

d

n

fi

e

S

disciplinam profitetur. De his enim Paulus præceptum Dominicum ait exstare; de alris diserte aliquid à Domino præceptum negat. Augustinus Epiftola 89. Ambobus quippe Christianis Dominus pracetit, ne quisquam dimittat uxorem, exceptà causa fornicationis: quæ distinctio maximi est momenti. Nam inter tales, etiainsi quid peccatum sit gravius, non est desperanda reconciliatio, quamdiu uterque manet in eâdem professione. Sunt enim communes monitores quorum æquis confiliis parêre debeant. Ab hac professione non vitium quodlibet sed præfracta in vitiis contumacia excludit: Qui enim, ut Tertullianus loquitur, excedunt de regula disciplina, desmunt haberi Christiani. Quo recte expenso cessare videntur præcipuæ quas movimus difficultates. Esto enim, deliquerit conjux in conjugem: Debet elle pænitentiæ, debet & veniæ locus. Iracundia & ultionis cupiditas abesse debent. Quid igitur obstat, quominus in matrimonio retineatur ea quam ferio facti poenitet, nisi pudicitia sit imminuta? Quo tamen ipso casu multi Christianorum ab altero matrimonio abitinebant, quod ipium ita probare videtur Clemens Alexandrinus ut tamen non exigat quasi necessarium. Quidam etiam, ut Hermas, putabant mulierem post unum delictum vera pœnitentià tactam recipi iterum debere; atque ob eam spem ab altero matrimonio abstinendum. Quam lententiam ex bonitate peculiari magis ortam quam ex communi receptâque lege tum ex aliis tum ex Tertulliano apparet, qui non uno loco oftendit folitos fuo tempore ad matrimonium alterum admitti qui ob adulterium uxorem dimifissent. Idem suo tempore à quibusdam Episcopis permissum narrat Origenes: sed & serius Conciliis Eliberino & Aurelianensi & Arelatensi primo & Venetico decretum cft

jar

me

git

eti

lie

qu

fier

mi

Sun

San

qu

nu

tur

qui

inc

lib

nos

ma

tan

Qu

de

qui

hoo

tati

mat

lus

uxo

ban

plei

com

alia

dim

est id licere: quod nunc quoque Græci observant, Vide Chrysostomum Oratione altera De his qui cum Judæis jejunabant, circa finem. Etiam Lactantius dixit, adulterum esse qui à marito dimissam duxerit, & eum qui præter crimen adulterii uxorem dimiserit ut alteram ducat. Vide notas doctissimas Jacobi Sirmondi

ad Aviti Epistolam 49.

Ποιει αυτίω μοιχαοχ facit eam mæchari: ] Lex per Mosem data feminæ dimissæ libertatem concedit migrandi ad alteras nuptias; sed post eas contractas vetat eam ad priorem maritum redire, ne scilicet specie divortii alii aliis uxores darent usurarias, quod profani etiam scriptores in Lacedæmoniis & Catone reprehendunt. Et libellus ipse, ut diximus, continet expressam ejus libertatis mentionem. Neque hic potest dici, quod modo de marito dicebamus, permitti quidem ipfi arbitrium, sed quo debeatex bono & æquo uti. Nam marito liberum est uxorem retinere; uxori autem non semper liberum est ad maritum reverti. Neque poterat maritus judicio cogi ut dimissam reciperet. Nec cuiquam interdictum erat repudiatam ducere præterquam Sacerdoti, cujus uxor, ut ille dicebat, non culpa tantum fed & culpæ suspicione vacare debebat, Leviti 21.7. Ezech. 44. 22. Cæteris ergo rite nubebat. At Christus, quod majoris mali vitandi causa Lex Moss distimulabat, ex naturali æquitate prohibet sua instituta sectantibus. Quomodo autem qui dimittit uxorem adulteram eam efficiat videamus. Nimirum fieri poterat fiebatque sæpe apud Judæos (quos projeda libidinis Tacitus notat) ut mulier ignominia divortii notată, & ut Moses loquitur polluta maritum alterum non inveniret, atque ita dejecta à spe nuptiarum tandem ad vagos concubitus delaberetur; nam eos quoque porxeias machia voce indicari folere jam

# Sermonem Domini. Matt. 5. 185

jam ante indicatum est. Ejus autem mali culpam merito Christus in eum rejicit qui levi de causa suæ sidei tutelæque traditam, neque dum illius talis slagitii compertam, à se inclementer amoverat. Quin etiamsi casu sorte eveniret ut illibata maneret mulieris pudicitia, tamen quia per illum non stetit quo minus res pessime verteret, merito illi quod sieri potuit pro sacto imputatur. Hunc sensum recte mihi videtur attigisse Ambrosius: Quam periculo-sum, inquit, si fragilem adolescentulæ ætatem errori

offeras !

nt

um

103

8

al-

ibo

ner

dit

tas

cet

od

ne

on-

ne

us,

ex

em

ad

210

er-

er-

m

.7.

Iri-

ofis

ın-

ttit

um

10-

nia

ITI-

Spe

ur;

ere

am

και δς εαν δοπολελυμθρίω ραμέση μοιχατα, & qui dimif-[am duxerit, adulterat.] Abfuille hanc particulam à quibufdam exemplaribus testatur Augustinus. At nunc in omnibus legitur, ut & infra cap. 19. Videtur autem Christus agere de ducente dimissam à viro qui tamen disciplinæ ejusdem maneat, ac cujus proinde ingenium haberi debeat sanabile. Nam de talibus conjugiis à Christo agi Paulus, ut dictum est, nos docet. Alioqui manente Mosis Lege, ut certe manebat eo tempore, durum fuisset sine discrimine tanquam adulteros damnari qui dimissam duxissent. Quid fi enim feminam aliena injuria proculcatam & de pudicitià periclitantem misericordià motus aliquis in matrimonium suscepisset? Intelligendum hoc ergo de illis qui dimissas excipiebant, non tentatis prius omnibus viis ad reconciliandum prius matrimonium, quod omnino faciendum docet Paulus 1 Corinth. 7. 11. aut quod pejus est, alienis uxoribus inhiantes per divortia fibi nuptiis sternebant viam. Neque alio mihi spectare videntur pleniora verba quæ infra legimus 19.9. ubi dicitur committere adulterium maritus prior, hoc addito si aliam duxerit; atque itidem committere adulterium qui dimisam ducit: ut scilicet in illum recidat adulterii

Aa

crimen

æ

ve

m

fti

in

ga

pt

qu

Le

M

vo

dir

VO

qui

Et

Ve

qui

am

adu

app

lun

alio

dar

hil

qua

effe

lum

crimen qui novo matrimonio interjecto spem re. stituendæ concordiæ abrupit. Clemens Strom. II. ού μόνον ή Σπελύσας αντιθο γίνεται τέτε, αλλά κ ό τόλο. δέ άμιο Θ αύτιω, ἀΦορμίω παρέχων τε άμαρτήσαι τη χιvani e sap un d'exorre, avanapter wes riv avora, Non folum is qui dimisit culpam hanc contrabit, sed & is qui eam recipit, peccandique occasionem dat mulieri: nam f eam nemo reciperet, rediret ad maritum. Canon decimus Concilii Eliberini fic habet: Quod si fuerit f. delis que ducitur ab eo qui uxorem inculpatam reliquit, & cum scierit illum habere uxorem quam sine causa reliquit, placuit buic nec in fine dandam communionem, Hâc scilicet de causa Theodosii Lege constitutum fuit, ut mulier quæ viro missset repudium, intra quinquennium nubendi non haberet potestatem: & Anastasii Lege, ne etiam bona gratia sive communi consensu facto divortio intra annum liceret mulieri ad fecundas nuptias convolare. Nec longe abit quod Athenis mulier à viro divertere volens non per aliam sed per se ipsa ferre libellum ad Magistratus debuit, eoque virum vocare, ut Plutarchus Alcibiade notavit. Quæ omnia sicut prudenter ac salutariter funt constituta ad fovendam spem reconciliationis, & ne per divortiorum facilitatem adulteria nuptiis agglutinarentur: ita durum visum est Imperatoribus eam quæ à viro fit dimissa, nullo unquam tempore, ac ne quidem post tentata omnia que ad reconciliationem faciebant, exploratamque infanabilem & indignam Christiano homine mariti contumaciam, ad alteras nuptias admitti. Itaque Constantini Lege uxor mariti absentis, post interventum annorum quatuor, nullo fospitatis ejus accepto indicio nubere alteri permittitur: quod quanquam fublatum est ab Imperatore Justiniano, aliud tamen ab eodem constitutum est in quo multo minus est æquitatis,

aquitatis, nimirum ut marito aliquanto tempore in captivitate detento folvi possit matrimonium. Quod vero Paulus ait 1 Corinth. 7. 39. manere feminas maritis obnoxias vità manente, ad divortiorum quæfionem non pertinet, cum nihil aliud ibi probare instituerit Paulus quam ultra mortem mariti conjugale vinculum non extendi, ac proinde fecundas nuptias non recte damnari. Quin idem Apostolus alibi, quanquam diverso fine, idem enuntiatum usurpans Legem Moss citat autorem, Romanor. 7. 1. At Lege Mosis dubium non est etiam ante mortem posse divortio connubium dirimi. Sed ad Christi verba redeamus. Dicit is adulterii crimine teneri eum qui dimissam arripit, non modo quia festinatæ post divortium nuptiæ suspectæ esse solent retro adulterii: quo spectans Martialis dixit,

toties que nubit adultera lege est: Offendor mechâ simpliciore minus.

Et Mimus,

re-

II.

70-

Ton Jui

fi

e-

fi-

ut,

re-

ım

ra

& ni

rı

bo

2.

us

01-

12-

12-

ria

ne-

m

ad

12-

u-

n-

m

n-

m

en

15,

Habent locum maledicti crebra nuptia.

Verum etiam quia adulterium est apud Deum quicquid matrimonio adversatur, neque multum resert amorem quis conjugi debitum in se derivet, quod adulterium esse etiamsi actus non sequatur jam ante apparuit, an vero semet interponat ne post frigusculum amor redintegretur. Sed hæc quæ de divortiis dixi post Erasmum, Cajetanum, Catharinum & alios, eo dixi animo ut piis & eruditis occasionem darem rei diligentius excutiendæ. Nihil definio, nihil certi pronuntio. Valeat in dubio ea sententia quæ quam maxime sanctam & inconcussam vult esse matrimonii sidem, ne temere rumpamus vinculum à Deo institutum.

Aa 2

MATT.

## MATT. Cap. 5. Vers. 33. - 37. Sect. VI.

be n tois apxaisis Our Triopringes, simodwods de TW KUELW THE OPERS OF.

34. Εγώ ή λεγω υμίν, μη פוניסמן פאשי שחדו כו דש צפת-עש, סדו שףסיסה בקו דצ שנצ.

3 5. MATE EN TH 24, OT UTO-שושל בשו ב שוש שונא שונה ב וצי שונה εις Ιεροσολυμα, ότι πόλις εςί το μεράλε βασιλέως.

36. Μήτε εκ τη κεφαλή σε ousons, on & Swary miar reiχα λουκίω η μελαιναν ποιησαι.

37. Εςω δε ο λόγος υμων, Naj vaj, Où 8' 10 ) welos ov T8-דשע, כא דצ שטעחפצ בקוע.

Alu nesoure one co- 33. Terum audiftis quia dictum est antiquis, Non perjurabis: reddes autem Do. mino juramenta tua.

ip

ap

pov,

TO

汲

671

8%

ou

xa

OPX

TU

141

14

aa

pa

di

141

TI

ve

m

fu in

fa

fa

10

ta

CO

eo

te

m

of

fu

KE

34. Ego autem dico vobis non jurare omnino; neque per cœlum, quia thronus Dei eft:

35. Neque per terram, quia scabellum est pedum ejus; ne que per Jerofolymam, quia civitas est magni regis.

36. Neque per caput tuum juraveris, quia non potes unum capillum album facere aut nigrum.

37. Sit fermo autem velter, est, est: non, non: quod autem his abundantius elt, à malo elt.

### Adnotationes ad Sectionem sextam.

TK druopenods, Non perjurabis Quid fit in onopnes perjurare, de eo non idem Philosophi existimarunt: atque inter alios duo nobiles Magistri Porticus diversa tradiderunt. Cleanthis erat sententia, τον ομινύοντα εύορκειν η Επιορκείν καθ ον ομινυσι χεόνον εαν עלי של אדשה בעריות, שה לאדוב אברשי דע אמדע ד בסמשי, בניסטובהי εαν δε σε θεσιν εχων μη θπιτελείν, θπορκείν, eum qui jurat, Sancte agere aut perjurare quo tempore jurat; nam si es animo juret, ut effecturus id quod jurat, sancte eum jurare. sin proposito id non efficiendi, perjurare. At longe allter sentiebat Chrysippus: aliud enim esse τὸ ἀλοβορκο verum jurare, aliud to evoques sancte agere in jureje rando: item aliud to Thopseiv perjurare, aliud to you Sogueiv falsum jurare: quod ita explicat; verba enim ipla a di-

Non

Do-

obis

eque Dei

quia

ne-

Ci-

num

U-

cere

fter,

au-

, à

**M**-

XI-

ftri

en-

Edi

Cen'

rat,

1 00

are:

ali-

XAU

674

de

im

pſa

ipsa apponam, quia ad horum verborum intellectum apprime faciunt: Tou who of operation xab or opering xacρου πάντως η άληθορκείν η ψουδορκείν το η δρυνύμθρον το αυτέ η αληθές είναι η ψευδο, επειδή αξίωμα τυγχάνο ον το δε όμνιώτα μη πάντως καθ ον όμνωσ χρόνον η ευορκείν η θπορκείν, ότε μη πάρετιν ο χρόν Θ είς ον η αναφορά τ΄ όρκων έχηγετο ον τρόπον ο λερεταί πνα εύστωθετείν η αστωθετείν, क्ष्र "जा जायां ने हात्या, कोरी "जाह को अन्विण्या हर्गाइकराया में सकार माड ομολογίας, έτω κ ευορκείν τις Ε Επιορκείν ρηθήσεται, όπαν οί καιροί ω βαςώσι καθ' ές ωμολόγησεν θητπελέσον πε κατά τές opx85, Nam eum qui jurat quo tempore jurat, omnino aut verum aut falsum jurare; nam quod juratur aut verum ese aut falsum, cum sit enuntiati genus. At eum qui jurat non semper quo jurat tempore aut sancte observare jusjurandum, aut perjurare, ubi tempus nondum adest ad quod se refert juratio. Sicut enim dicitur aliquis pasta servare aut frangere, non cum paciscitur, sed cum dies advênit pacto præfinitus: sic & servare sancte jusjurandum aut perjurare quis dicitur, postquam advenerit tempus quo se impleturum jurata dixerat. Quibus verbis fignificat Chrysippus verba juramenti promittentis in futurum tempus concepta veritatem suam aut falsitatem habere non ex eventu qui sit incertus, sed ex animo jurantis; quare verbum Hoc faciam ita accipiendum, Dico ex animi sententia me fadurum. Nam ita si proferatur enuntiatio, jam hoc iplo tempore aut vera est aut falsa: quia vero per talem prolationem juratam voluntas ante soluta ita colligatur ut perseverare debeat, eo fieri ut cum ab eo proposito disceditur, quod apparet ubi implendi tempus advenit, dicatur tum demum perjurium committi. Et hanc sententiam amplexus est Cicero De officiis tertio. Cæterum communior usus non tam subtiliter ista distinguens promiscue usurpat Inop-New permare & Jesopaeir falso jurare tum de eo juramento

dacin

certi

verb

fatis

pecc

colli

mino

celfi

fider

fani

fenfi

per fo

AMA ROEIT

e0 9

quan

id q

proi

cans

rum

ura

Jure cept

etia

mit

15.

nec

cog

acti

atqu

pul

ven

ramento quod fallendi animo committitur, tum de levitate ejus qui promissa non implet. Quare quod hic est in Truennode Syrus vertit , 100000 1 Non mentieris in jurejurando. Omnino autem arbi. tror hoc loco à Christo usurpata ipsa Decalogi ver. ba לא תשא את שם יהורה אלהיך לשוא Nonaf. Sumes nomen Domini Dei tui in vanum. Nam wir quod Philo vertit In parayo in vanum (quomodo & LXX). Hebræorum doctiffimi, quos inter Rabbinus A. braham, interpretantur falso, ut nimirum proprie ac primario vetetur omnis disconvenientia aut animi aut facti cum jurejurando. Sane אינה, & שוא , מינה quod mendacium denotat, pro eodem poni ex ipso etiam Decalogo apparet. Nam quod in Exodo eff תענרה ברעד ער שקר, Non loqueris contra proximum tuum falsum testimonium, id ipsum in Deuter. לא תענה: ברעך שוא ער Utroque autem loco LXX verterunt & Jedouaprophods nami tin The source of the state of the mum tuum testimonium vanum. Sic Exodi 23. 1. אופא שמע שוא, Non fuscipies vocem vanam, Hierosolymitanus interpres vertit דשקר mendacii quo ipso loco LXX cum vertant angle paragar sermonem vanum, satis oftendunt sibi uanuar idem valere quod שלא ידברו . Sic & in Pfalmo 12. 3. ידברו שוא ידברו ταια ελάλησεν εκαζος, haud dubie est mentiti sunt: sequitur enim χείλη δόλια labia dolofa. Zachariæ 10.2. idem LXX vertunt cromia Jody fomma falsa. Sic & Psalmus 24. in descriptione ejus qui in Domini montem effet adscensurus, cum di-Juxli aurs, non accipit in vano animam suam, (respicitur formula jurisjurandi, Ita vivam) statim explicat הלא נשבע לפרפר , אמן סה שענים לפרפר להו לפאש, אונ quravit in dolo. Hieronymus etiam NIW voce mendacu

Sermonem Domini. Matt. 5. 191

dacii aliquoties reddidit: unde apparet non satis certam esse eorum sententiam qui dictis Decalogi verbis directe putant vetari juramenta ob causas non satis graves. Nam, ut modo dixi, Decalogus summa peccata nominat, cætera ex mente auctoris vult

colligi.

lod

bi-

er-

od

X),

A-

rie

ni-

טכ

010

eft

X1-

er.

IU-

TOP

X1-

I.

ie-

110

em

od

se-

. 2.

m-

jus di-

This

pidi-

nee

enicii

Amounds de to Kuero Tes oexes ou reddes autem Domino juramenta tua:] Expositio est ejus quod præcessit: nam qui nolit pejerare, eum oportet implere fidem jurisjurandi. Sed & verba prope eadem exfant Numer. 30. 2. Vocem Sono Sovay reddendi eodem sensu de voto usurpat Aristides ubi ait, Si totum persolvi nequeat, certe partem persolvendam: & pap exλεπίεον έδεν ευκλαίον Φασιν, αλλά παν όπεν δοποδιδομίνου κρείτου η καθάπας εκλειφθέν. Nihil omittendum, aiunt, de to quod quis voverit: sed quidvis redditum melius est quam si totum omittatur. Deo autem persolvi dicitur id quod juratum eft, quia etiam qui homini aliquid promittit Deum testem & persidiæ ultorem invocans, fimul Deo se obligat. Ideo dicto Numeromm loco conjunxit Moses Votum & Jusjurandum. Apparet hinc proprie Christum hoc loco agere de Juramento quod Promissorium dicitur. Nam de urejurando Testimoniali exstat alterum Mosis præceptum: quamquam verum est quæ de illo dicuntur etiam ad istud ex paritate rationis intra certos limites & posse & debere aptari. Vir bonus Psalmo 15. inter alia hâc notâ depingitur, Quod juratus aliquid, etiam cum damno suo id prastet. Sapienter à Seneca notatum est quædam non recte facta extra fori cognitionem poni debere, quo magis in voluntariis actionibus eluceat virtutum vitiorumque discrimen; atque ideo in ingratos nullam apud plerosque populos prodi Actionem. Plato De Legibus undecimo, venditori qui de rei venditæ pretio in creditum

EN.

tre

rui

no

70

VIA

fer

que

me

exp

COL

1411

Era

mir

ber

Ch

tine

ex :

fent

eft,

Пар

App

nus

& C

ושנום

rare

Ron

Veta

octa

jura

nun

cum

Eufe

iverit, Actionem negat; quod & Charondæ placuisse notârunt alii. At Romæ ex pacto Actio non dabatur, nisi aut σωάλαγμα contractus aut solennis stipulatio accessisset. Apud Judæos nulla pacta in Judiciis valuisse videntur nisi quæ sirmata essent religione jurisjurandi, neque vero cujuslibet jurisjurandi, sed talis in quo Deus aut expresse nominaretur aut ex sapientium interpretatione pro nominato haberetur. Quemadmodum vero apud Romanos veteres, narrante Polybio, rarus suit usus jurisjurandi, imo & testium & signorum in contractibus, quia vix inveniebatur qui quovis modo datam sidem læderet, ita par credi est, & apud Judæos initio non adeo frequentem suisse jurisjurandi consuetudinem:

sed crevisse eam crescente perfidià.

34. My ouoory oxws non jurare omnino: ] Graviter falluntur qui folam à Christo improbari putant confuetudinem jurandi per res alias extra Deum. Nam Jacobus optimus Christi interpres ait Non jurandum, neque per cælum, neque per terram, neque alia quavi jurandi formula. Imo sensus Christi est, Non jurandum ne quidem per cœlum, per terram, per Hierofolyma, per caput, quod oftendit membrum oppolitum, Sit autem sermo vester, est, est; non, non. Caula hujus dicti non dubie hæc est, quod Judæorum Magiftri probatiores ita absterrerent homines à facilitate jurandi, ut id tamen vellent ad eas duntaxat formulas pertinere quibus directo Deus nominaretur, quale est illa Judæis sanctissima חי אלרה Dem vivit, quod corrupte Martialis extulit, jura, verps, per Anchialum. At quominus in usu quotidiano per res minores juraretur non intercedebant. Apertilfimum hoc facit Philo in libro wei T' cu udes vepus De specialibus Legibus. Cum enim indecorum esse dixisset ob res quallibet निता ने काम्मिक में नवमान्य राज 6254

## Sermonem Domini. Matt. 5. 193

ffe

02-

fti-

u-

li-

ın-

tur

12-

ve-

14-

us,

em

non

m:

ter

n-

am

um,

vis

an-

ro-

ofi-

ula

12-

ICI-

xat

re-

eus

rpe,

per tif-

USI

esse

TW

NOW

on avareexes, recurrere ad omnium auctorem ac patrem Deum, addidit jurari posse per parentes, terram, Solem, astra, Universum. Plane ut ad Homerum notant interpretes, Græcorum vetustissimos non esse solitos wegmitus κατά τ Θεών ομινύειν, άλλα κατά πωοςυγχανόντων, facile per Deos jurare, sed per res obvias. At optimus veri Magister ostendit hæc mifera esse mali moris præsidia, hoc usus argumento, quod illæ etiam formulæ per res alias tacite tamen ad Deum referrentur, quod deinde fingulatim explicat. Verum hoc esse vidit & Ulpianus Jurisconsultus: Qui per salutem, inquit, suam jurat Deum jurare videtur; respectu enim Divini numinis jurat. Erat & alius Judæorum error, quod ex illis formulis minoribus jurandi alias putarent vim obligandi habere, alias non habere; fed istud quia ad horum Christi verborum explicationem proprie non pertinet alibi tractabitur.

Videamus ergo quid fit oxws omnino. Maimonides ex antiquissimis Hebræorum Magistris hausit hanc fententiam, Optimum effe homini non jurare 773, id est, prorsus. Et similis est apud Epictetum locutio, Парактупи орхов ев ажих, Declina jusjurandum omnino. Apparet idem effe 773, oxws, es amon. Sic & Jultinus ait Christianos μη ὁμνύνος ὁλως omnino non jurare: & Chrylostomus ex hoc Matthæi loco, ou Jejuis onws ομήνια, εδε αναγκίω επαίχεν όρκε, Nefas omnino aut jutare aut jurandi necessitatem imponere: idemque 7. ad Romanos, κωλύει con Επιρρείαν, αλλά το όμνυναι καθέλε, Vetat non perjurium sed jurare omnino. Et de statuis octavo, καθόλε μη ομνύναι ο Θεος εκελυσε, Omnino non purare Deus jussit. Cui fimilia legere est apud Hilarum, Ambrofium, Hieronymum, Chromatium, Oecumenium, Theophylactum, Euthymium. Apud Eusebium Basilides quidam Origeni coævus jusju-

ВЬ

randum

jura

nit,

019

fum

988

78 0

men

pote

tum

qua

ait

ran

mig

ext

1400

qui

CK 1

ficu

dun

23.

aws

ver

cox(

non

ton

200

8

别

गाड

ven

id i

randum exactus ait μη εξείναι αυτώ το ωξάπαν ομνίναι Χερτιανον ηδ τω άρχειν, non licere sibi omnino jurare; Christianum enim se esse. Sed & apud alios Scriptores, quantum vis paganos, exstant dicta non minus late patentis soni; ut Platonis, Όρκος ωθι παντος ἀπίςυ, furamentum de re quâvis abesto. Chœrili,

Τορχον τ' ετ αδικον χετών τμιθραμ ετε δικαμον. Injuste justeve nefas jurare putandum est.

Et Menandri,

Όραον δε Φεύγε καν δικαίως δμινύης,

Jusjurandum omne, quamvis sit justum, suge. De Phrygibus Nicolaus Damascenus, ορχοις & χρώντω, &π όμνύντες &π άλλες Εροκοιώπες, Jurejurando non utuntur, id est nec ipsi jurant nec alios jurejurando adigunt. Opponitur ergo το όλως μη όμνύναι omnino non jurare, tanquam majus atque sanctius quiddam ei quod præcessert, id est τω εὐορκεῖν servare jusjurandum, quasi dicat Christus, Quamvis proposueris facturum te quod promittis, tamen jurare noli. Sic explicatur hoc præceptum collatum cum præcepto Legis Veteris in lib. 7. Constitutionum quæ dicuntur Clementis, ο εὐορκεῖν νομοθετήσεις, κὶ τὸ δπιορκεῖν ἀπαγορεύσως, τὸ μηδ' ὀμνύναι παρήγγάλε, Is qui servare jurata justerat & perjurare vetuerat, præcipit non jurare omnino.

Hic vero rursus illa exoritur quæstio, An igitur hæc interdictio nullam ferat exceptionem. Veteres Christiani, quorum aliquos jam nominavimus, sæpe ita loqui videntur quasi nulla admittenda esset exceptio: sed benigna interpretatio illorum quoque dictis debet succurrere. Quis enim credat Paulum Præcepti Dominici suisse immemorem? At ejus sunt verba, Testis mihi est Deus, Romanor. 1. 9. & in conspectu Dei non mentior, Galat. 1.20. Scit Deus pater Christi me non mentiri, 2 Corinth. 11.31. Non potuit jurari expressius. Nihil enim aliud est jusiurandum

jurandum quam religiosa affirmatio, ut Cicero defi-

nit, aut, ut ait Clemens Alexandrinus, ὁμολογία καθο-

εκτική με ωραλή τως Jeias, definita locutio cum Dei af-

sumtione, aut, ut Philo duobus locis definit, maproexa

οιδ τελί πελίγματος αμφιστητεμθύε, Dei testimonium de ne dubitatà. Ergo aliquod adhibendum est temperamentum. Ideo Epictetus addidit εἰ μθὸ οιόν πε si sieri

are; ores, late isa,

uvay"

ony, tun-

unt. are, nod

um, um ica-

egis Cle-

erat

itur eres epe

exque

unt int

pa-Von

usum potest. Quintilianus, In totum jurare, nisi ubi necesse eft, gravi viro parum convenit. Augustinus, Juramentum cave, inquit, quantum potes. Alio loco dixit, quantum in te est. Clemens Alexandrinus Christianum ait effe σου εύεπιΦορον οπό το όμνιωα, non facilem ad jurandum, quod interpretatur araviws on to ouvery EQmis wov, raro venientem ad jurandum. Illud primum extra controversiam est, pessime facere 725 EH 70mow naturagous & aneferies as ounviortes on this tux son, eas qui malà consuetudine frequenter ac re non expensa de meidentibus jurant, ut Philo loquitur, addens nasci οκ πλυορχίας Δεδορχίαν ex multa juratione perjurium: ficut & Ulpianus dixit nonullos effe faciles ad jurandum contemtu religionis. Sapiens Hebræus Ecclesiast. 23. 9. Ορκω μη εθίσης το σομα σε, κ ονομασία τε άχιε μη owested is, Jurationi non assuescat os tuum: nominatio vero Dei non sit assidua in ore tuo. Et mox, Avno πολύων. Το πληθήσεται ανομίας, και σοκ δοποςήσεται δοπο τε οίκε and wast, Vir multum jurans implebitur iniquitate, & non discedet à domo illius plaga. Quo & illud Platonis pertinet undecimo De Legibus, Θεων ονέμαζα μη zeuven padios, Deorum nomina non facile usurpanda: & Hieroclis istud, Mexim de apin & mesiv to we autor στοας, το μη πυχνώς μηθε ως έτυχε χρησου τω ορκω, μηθε οπι τοις Ερατυχέσι, μηδε είς αναπληρωσιν λόγε, μηδε είς ர்தமால் சிருர்யுவிடு, Optima exercitatio ad servandam et venerationem, nec sape, nec quavis de re uti jurejurando, id est, non de levibus, aut ad sermones implementum, aut Bb 2

ad adstruendam narrationi sidem: & postea, To di Σέδε όρκον, ε μόνον εὐορκείν άλλα € απεχεαλομ όρκε παρεγίω. έτω ράρ αν τηρησειμών το αξί εύορκείν, εί μη καταχοησείμελα שונה בשנה ב שב ביו דון משובצבום דצ סעויטבוי בשלושה מי שונת. अहंका यार हार हमार्काला. केल्युका ने अक्षेत्रका हमहत्त्वत. में उंक दार cheite, y otal chrosin enobrad, not see an two oundrick σερδοάμη ή γλώστα, έπε ύπο παθών απερατείας ή Σμάνοια TOaksin' The who pap & records ochard zenses we, The de to Elos Tis Emoxis T8 ouveray, Illud, Jusiurandum reverenter habe, non folum præcipit servare jusjurandum, sed & jurejurando abstinere. Nam ita implebimus illud de servando jurejurando, si jurejurando non abutamur; nam assidue jurando facile quis incidet in perjurium: parco usui consequens est rei observatio. Nam aut non jurabit aliquis, aut si juraverit, stabit jurato; neque aut ex ofsuetudine lingua prolabetur, neque animus abducetur ab affectuum intemperantia; nam banc corriget vita bonesta, illum consuetudo abstinendi à juramento. Deinde iterum, Σεβε όρκον, τε μη συσχείρως αυτώ καζαχρήδου, ν ESTED IS EUROPEIN CH TE MIN ESTED AVOY OMVUVOY, Justurandum reverenter habe, ne temere eo abutaris; utque non jurando fancte agere in jurando affuescas.

Neque tamen hic videtur consistendum, ut sacilitas duntaxat & assidua jurandi consuetudo vetetur, quo scilicet tutiores à perjurio simus. Mihi persuasum est, non tantum à Christo, sed & ab his quos dixi, Judæo Maimonide, Græcis Chcerilo, Menandro, Epicteto plus indicari. Juravit Paulus, at non in re suâ, non in re modica alterius, sed in negotis maximi momenti ad Deum & salutem aliorum pertinentibus. Nos hodie, si ita res ferat, de pecuniola juramus, & quidem in re etiam nostra, quod Plato valde improbat. Et tamen Christiani haberi volumus, quasi nesas sit reverentia Divini numinis nummorum aliquot jacturam sacere. Utinam ea saltem

juris.

ju

ETT

di

80

74

ten

me

141

ca

in

fer

ut

ve

im

to

ta

ex

H

qu

en

Ty

TH

Qu

gur da

per

ru

bu

ali

## Sermonem Domini. Matt.5. 197

Vuà.

uela vela-

CON

Eins

Note

70

nter

18

er-

arco

abit

af-

ab

Ita.

te-

W

um

ndo

ili-

ur,

1106

an-

on

tils

er-

olâ

ato

lu-

m-

em

15.

iurisjurandi religio nos teneret quæ non paucos à Christo alienos tenuit. Hocratem audiamus, Opnor επικτον σεστθεχε Δρά δύο σεσφάσης, η σαυτον αιτίας αιοχράς δπολύων, η Φίλες Οκ μεγαλων κινδιώων Δασώζων ενεκα δε χεημάτων μηδενά θεςν ομότης, μηδ' αν ευορχείν μέλλης. לינישה אם דסוג עלעי לדוני ביני, דסוג לב סואס ביועמדנט בצבוי, Jusurandum si deferatur accipe duabus de causis, Aut ut temet à turpi criminatione liberes, aut ut amicos ex magnis periculis eripias; ob pecunias verò neminem Deum pures, ne quidem si verum juraturus sis: aliis enim putaberis perjurare, aliis avarus effe. Ecce duas tantum causas admittit jurisjurandi, & quidem sudicialis, ut infamiam fugias, aut ut amicum è magno periculo ferves: quo exemplo & Simplicius ad Epictetum utitur, adjiciens, aut ut patriæ magnam operam naves. Hi ergo de re pecuniarià jusjurandum omne improbant. Clinias Pythagoricus cum trium talentorum mulctam jurejurando effugere posset, maluit tantæ pecuniæ damnum facere quam jurare, quod exemplum fui seculi Christianis exprobrat Basilius. Hierocles ille quem dixi fimiliter nullum probat jusjurandum nisi ob res necessarias atque egregias & que obtineri citra jusiurandum nequeant. ejus aurea ad Aureum Pythagoræ carmen hæc funt, Typeiv auts (8 opus) this zeriar in tois avayuais ana z म्पांगड, दे राजा हार श्रीद्धांव कारेन में माश्रम्क प्रधानिक किय-Quintay, si min Ala mouns on & cons adultias, Servandus jurisjurandi usus ad res necessarias, & magni astimandas, & tunc cum talia aliter obtineri non possunt quam per jurisjurandi veritatem. Et hæc quidem illi dixerunt de jurejurando quod præstatur testandæ veritatis ergo.

In pollicitationibus autem & pactionibus, de quibus proprie hic agit Christus, vix est ut tam gravis aliqua causa possit obtendi, nisi sorte ea res sit in quà quâ falus publica vertatur; quanquam & in ejufmodi negotiis idem forte præstare posset nuda promissio si adjiceretur ad eam sanciendam pœna perjurii, quæ plerosque plus terret quam jurisjurandi religio: & monerentur qui aliquid spondent ne quid agerent nisi deliberato serioque & quod apud Romanos etiam vicem jurisjurandi implevit, Ex ANIMI SUI SENTENTIA. Ad hoc jurisjurandi genus spectant ista Hieroclis, O de, Debs oprov, or deχη σραγγείλας των δοποχων τε ομνύναι, συσεντία σει 7 ανδεχομθρων κ αρεισον τ εκδάσεως εχόντων το πέρας. Ταίπ οδ τα μικρα κ μεταπιποντα. δίο έτε άξιον επ' αυτοίς ομνιώσι ετ ασφαλές· ε ρο εφ ημίν εις πέρας αυτά αραρείν· ωξί Τ΄ παρόντων αναγκαίως τε σεμημιθύων κ μεχίς ων όντων άσθαλές το όμνυναι κ πέεπον έτε χο το μεπέπιπον τ πραγμάτων ήμας αν ποτε σΦαλή, έτε το παπήνον αυτό κ χαμαιπετές τέ Teis The Francetve lav Devita, Idem qui initio reverenter habendum jusjurandum dixerat, imperat jurejurando abstinere de rebus fortuitis & quorum incertus est exitus; bæc enim sunt & exigua & mutabilia: quare nec digna sunt de quibus juretur, nec id tutum est. De rebus autem præsentibus certoque connexis & momenti maximi & tutum est jurare & honestum: nam neque rei mutabilitas nos decipiet, neque rerum vilis & abjecta conditio Divinum respuit testimonium.

Cæterum eos etiam qui indistincte videntur omne jusjur andum rejicere, aliquas tamen admittere exceptiones, præsertim magnæ utilitatis publicæ, multis indiciis apparet. De Essenis dixit Josephus, το ομνύεων αὐτοῖς ωθείςω, Jurare supervacuum habent: quod & alii testantur. Atqui eosdem jurejurando adactos ad observationem religionis idem Josephus apertum facit, Πεὶν ἡ τ κοινης άναιδαμ τουθης, ορκως αὐτοῖς ομνυπ Φεκιώδεις. πρώτον μθιν εὐσεξήσον το θεῖον, επόται τὰ ωτες ἀνθεώπως δικαια Φυλάζειν, και μήτε κατα γνώμω βλάψη

Tiva,

Tiva

dou

dyoc

MAT

ETEP

CHOP

Pri

fta

dei

TUT

ini

Jer i

neg

tur cul

cri

dog

tro

ह

lu

lo

ru

ba

CZT

de

6

r-

li

le

d

X

i

74

4

3

t-

8, 40

7-

1;

14

m

11-

as

11-

ne

X-

ıl-Tò

bo

:05

m

UOT

24-

d,

नावे, प्रमुक्त हे जिलाक भूपवराइ पान्मान्य में वेश देश देश देश वर्ष अधिक मुक् σωαγωνιείος τοις δικαίοις. το πιζον ακ παρέζειν πασι μάλισα ने मांड хеатвоть καν αυτός άρχη, μηθέποτε εξυθείσον είς τω ยุ่งต่อง, แกด้ะ อาการ ก นึงเ อากล่องเ หลังแผ เพีย เออกาลขุนให่งร υσερλαμπριώεστας τω άλη Ναν άραπαν άει, ε σου 46doubles exerxin westanteday xereas unomes, of fuxlin ανούς κέρο ες Φυλαζίν και μηπε κρύτον πι σου αίρεπερίς, μηπ επροις αυτών πι μιωύσον, καν μεχρι θανάτε πε βιαζηπη. πεθς τέποις ομνύκοι μηδενί μθυ μεπαθέναι τ δογμάτων έπρως η αυτός παρέλαδεν αθέζεωλα δε λησείας κ σευτηρήολι όμοιως τα τε δ αιρεσεως αυτών βιβλία κ τα τ αγγελών evolutra. To 18 To 15 We oprois Con wegovers & ar Dali Covray, Priusquam vero communes dapes attingant, horrenda præstant juramenta. Primum quidem, pie se culturum Deum : deinde & jus servaturum cum hominibus, neque se læsurum quenquam sive sponte sive ex imperato; improbis se inimicum, justis vero hominibus adjutorem fore; fidem se servaturum omnibus, maxime iis qui imperant : quod si ple imperium fit adeptus, non superbe usurum potestate, neque aut vestitu aut ornatu catero subditos se exsuperaturum; amatorem severi fore, detectorem mendacii, procul se manus à furto babiturum, & animum ab iniquis lucris custoditurum; nec quicquam se celaturum sodales de dogmatis, neque aliis ea indicaturum, nec si ad mortem cogatur. Præterea jurant quisque, nemini se aliter dogmata proditurum quam ipse acceperit, se abstenturum latrociniis, parique reverentia servaturum secta sua libros & Angelorum nomina. His illi juramentis ad cætum sum venientes devinciunt. A qua narratione non longe discedit quod de veteribus Christianis, quorum instituta multis partibus cum Essenis congruebant, narrat Plinius, quod effent soliti se sacramento non in scelus aliquod obstringere, sed ne furta, ne latrocinia, ne adulteria committerent, ne fidem fallerent, ne depositum appellati negarent. Jurasse Christianos per Salutem

A

ta

tic

Al

Da

no

VO

cra

int

42.

rui

qu

in

Ita

Eli

Dei

25

dic

15.

ftia

quo

gim

len

σιλέι

(05

TI H

Sara News

auros

Jalutem Casarum memorat Tertullianus, & alii juramentum per genium Cafaris detrectantes causam attulerunt, quod is genius effet dæmon, non quod jurare fine ulla exceptione effet illicitum, ut mox videbimus. Athanasius qui sermone De passione & cruce Domini jusjurandum videtur indiscriminate rejicere, ipse tamen per calumniam accusatus purgat se Constantio hunc in modum: Tue pietati magna & clarà voce manuque extentà, quod ab Apostolo didici, Deum in meam ipfius animam testor, &, ut scribitur in libris Regum, jusjurandum concipio, Testis sit Dominus & testis Christus ejus, quod nunquam in malum tui mentionem feci apud fratrem tuum Constantem Augustum, neque illum adversum te irritavi. Et mox, Vellem bunc hominem quisquis is est bic in præsentia adesse, ut delato juramento sub attestatione veritatis hac ab eo sciscitarer: que enim ita dici audirique volumus quasi Deo prasente, ea sub bâc formulâ jurisjurandi NOS CHRISTIANI HOMINES CONCIPERE SOLEMUS. In Synodo Ephefina, cui multi interfuerunt quorum scriptisitidem jurandi mos videtur oppugnari, & Nestorio & Victori impositum videmus jusjurandum, ita ut sequentium temporum mentionem facere nihil fit necesse. Monachi vice jurisjurandi, si quid affirmarent aut testarentur, addebant, tanquam coram Do-

Mήπ ἐν τῶ ἐρωνῶ, neque per cælum] Id est, ne quidem per cælum, ut jam diximus. Est autem Hebraismus ὁμνύειν ἐν τῶ ἐρωνῶ jurare in cælo, pro quo Græci dicerent ὁμνύειν τ ἐρωνὸν jurare cælum, aut etiam καπα Ε΄ ἐρωνῦ per cælum. Jam diximus non hos modos jurandi à Christo specialiter prohiberi, sed ne hos quidem à prohibitione excipi. Judæis Lege Moss vetitum erat Deum alium jurare præter Deum Israelis: itaque jurare illis nesas erat per Baalem, Astarten,

## Sermonem Domini. Matt. 5. 201

1-

1-

1-

å

te

at

g

Ct,

tn

tus .

71-

m,

enc

ato

T:

ste,

NI

do

ti-

fe-

ne-

na-

Do-

qui-

æcı

ju-

hos

If-

lem, ten,

Aftarten, aliaque id genus falfa numina. Quamobrem & Christianos sui temporis reprehendit Tertallianus, qui aut ignorantia aut consuetudinis vitio dicerent Mehercule & Medius-fidius: quod & post eum fecit Hieronymus. Eadem hac causa Judæi Alexandrini recufabant Caii Cæfaris evope opxion miss-Su nomen jurando usurpare ut Josephus narrat, quia nomen fuum ut Dei in jurejurando Caius usurpari volebat. At nominare quædam, ut Philo loquitur, f hias διωαμεως απιχονίσματα Divina potestatis simulara, ita scilicet ut animi religio Deum spectaret, inter vetita habitum non est. Jurat Josephus Gen. 42.15. Ita vivat Pharao, more quidem Ægyptiorum, ut recte ab Abenezdra est annotatum; sed quem imitaturus non fuisset vir eximie pius si quid in eo irreligiofi esse existimasset. Et quid est aliud, Ita vivat Rex, quam, Ita Regem sofpitem Deus praftet? Elifaus Propheta 2 Reg. 2. Eliæ ita jurat, Vivit Deus & vivit (aut vivat potius, nam Hebraismus ista non distinguit) anima tua. Nec aliter Urias 2 Sam. 11, 11. Sed & Paulus jurare videtur, cum dicit, in this outerpas xauxnow per vestram gloriam, I Cor. 15. 31. Narrat in Apologetico Tertullianus Chrithanos non juraffe, ut cæteros, per Genium Principis, quod Græci dicunt this Kaione & toxles, quod jusjurandum Polycarpo delatum & ab eo recufatum legimus; merito, quia isti voci inerat falsi numinis lensus quod ita explicat Origenes: Túxlu whim Baαλέως σεκ εμνυμού, ώς εξ άλλον νομιζομον Θεόν είτε οξ ως ωνόμασούν πινες) έπφορα μόνον εςν ή τυχη, εστ όμνυμβυ n undapas or as seer, n odas upermes c dunaulum n मान्त्रपु "एव मने निय नेमानार्याय रियायमा अंड वे मने रेस के क्रिक्रेयमδανωύμ. e j c, ως που εδοζεν, επωσι & Ρωμαίων βαστ hiss + daipova (id est Genium) operies of the toxler outs μυθοντις, δαμεδυων έστυ ή δυομαζοιθών τύχη & βασιλέως, κ

8125

So

ch

cu

na

Se

01

VI

H

Pf

fc

A

m

be

ftr

ol

0

Su

no

tu

ph

M

ho

ET COS DOTO TEST passor carep & pin oposay poxympor dais μονα χ άπιςον, πολλακις σιων αμαρτώνοντα ώ ελαχεν άνθρω πω η χ πλέον αυτέ αμαρτανοντα, Per Fortunam Imperatoris non juramus, nec per alium qui creditur Deus; nam f (ut quidam explicant) eventus est tantum qui Fortuna dicitur, non juramus per id quod Deus omnino non eff. imo nec subsistit, nec efficere quicquam potest: ne scilicet vim jurandi in ea in que non equum est impendamus. Quod si dicant, ut quibusdam placet, se per Fortunam Romani Imperatoris jurando per Genium ejus jurare, jam Fortuna illa Imperatoris que dicitur, erit ex demonum numero: ac proinde moriendum potius ne juretur per da. monem malum & infidelem, & sape peccantem cum eo bomine cui est additus, aut etiam plus ipso peccantem. Sed eosdem Christianos Tertullianus eodem loco juraffe ait per salutem Principis omnibus geniis augustio-Postquam vero Imperatores Christo nomen dederant, institutum est hoc sacramentum militare, ut jurarent per Deum & Christum & Spiritum Sandum& per majestatem Imperatoris, quæ secundum Deum generi humano diligenda est & colenda: quod nos Vegetius docet. Sic Marcellinus in collatione Carthaginiens fecundum allegationes partium se judicaturum per salutem Principum jurat. Et hoc ipsum esse juramentum quod Episcopi faciebant, memoratum canone 25. Chalcedonensi, notant ibi Græci interpretes. Jurisjurandi per cælum etiam Philo meminit. Sed & Origenes adversus Celsum sexto, Judæos ait solitos per cælum jurare. Cælum autem hic par est regionem fideream intelligi.

Hæc eo dicta funt ut oftendatur omnibus jurandi modis tacite Deum contineri. Id clare apparet infra 23. 22. ubi ita infert Christus Qui per cælum jurat simul jurat per eum qui cælo tanquam solio incidet.

Solium autem Dei dicitur quod in eo opificio pulcherrimis aftris picturato ejusque perpetuo & æquabili motu Divina majestas eximie eluceat, quemadmodum Regum gloria tunc maxime conspicua est cum solio suo insident. Et formula hujus juramenti, & causa ejus apparet in versu isto ex Sophoclis Me-

ai-

ga-

Ta-

am

eft,

cet

us.

am

am

um

da-

09

em.

CO

10-

en

re,

26

irs

lus

nfi

per

en-

one

tes.

18

tos

em

. I.

ndi

ın-

111-

det.

2171

nalippa, "Ομνυμι δι ιερόν αίθερ οικησιν Διός.

Sacrata juro templa celi, arcem Jovis.

Sed & Julianus contra Christianos seguio calum vocat

Ois Jeovor Dei solium.

35. Tromodiov est T moder ours. scabellum est pedum ejus] habet Efaias, quo obiter fignificari videtur vilitas terræ cœlo comparatæ. Nam eo fenfu Hebrai ulurpant, quod conodior vertunt LXX, ut Varro nos docuit quæ unius funt Plalmo 110. 2. scansionis, scabella, quæ plurium, scamma appellari. At Syrus vertit Jaco fatis apposite, quia Seove throni mentio præcessit. Est enim 2 2 Paral. 9. 18. scabellum folii regalis, quod ipfum LXX eo loco moles vocant, quale pictum videre est sub seliquaftro Cassiopeæ in libro Germanici quem edidimus Alterius generis funt cava scamma, quorum Ovidius meminit, quæ Græci aispava appellant. Suppedanei sub throno regali meminit Paulanias non uno in loco. Quod autem hic de Terrà dicitur, idem Proclus in Timæo Terræ affcribit ex Orpheo, qui cum Deum describeret dixit,

- πυμάτη ή βάσις χθονός ενδοθε ρίζαι.

- ima pedum sola sunt fundamina terra.

Macrobius ex Oraculo citat,

raia है जह modes संग.

Suntque pedes tibi terra.

Apud Clementem Alexandrinum & alios habemus hoc Orphei de Deo,

C C 2

pro

non

ran

dix

Dy

infr

picer

mul

dati

dicu

exp

mu

Nar

mon

pro

Rot

tis r

me

vox Sicu

ad 1

& ar

fit s

gme

ad A

pera

3

Αύτος 3 χάλκειον ες κεσυον εξήρεκταμ. Χρυσέω είνὶ Θεόνω Γαίη σ' Επίπουσὶ βέδηκε. Auratæ sedt, quam sustinet æneus æther, Insidet; in terra vero vestigia sigit.

Mnπ es Γεροφίλυμα, neque per Hierosolymam] Helle. nistæ promiscue pro Hebræo nodo es in, modo es per usurpant. Ita hic Matthæi interpres es Γεροφίλυμα dixit, cum es τω ερανώ, es τη γη in celo, in terrà dixisset. Juràrunt autem Judæi per Hierosolyma, ut Romani per Romam. Ovidius,

-- Per Patriæ numen.

Πόλις ἐπὶ δ΄ μεράλε βασιλέως civitas est magni Regin.]
In Psal. 48. plane idem significantia sunt γιν κινιτας Dei nostri, & στη στη civitas Regis magni. Et apud Syrachiden κόπος καπαπάνσεως Θεκ locus quietis Dei. Hoc igitur eo pertinet, ut qui per Hierosolyma jurat intelligatur per eum jurare qui Hierosolymis Regnum suum posuit, quemadmodum qui per Templum jurat, jurat per habitatorem Templi, infra 23. 21.

36. Min ce in nepadh ouorns, Neque per caput tuum juraveris] Ulpianus, Caterum si ego detuli ut per Deum jurares, tu per caput tuum juristi. Ovidius,

Per caput ipfe suum solitus jurare.

Martialis,

Per tua jurares sacra tuumque caput.

De eo jurandi modo hic agitur, non de eo ad quem
alludit Juvenalis cum ait,

—— nondum Gracis jurare paratis

Per caput altertus.

Cujus itidem passim exstant exempla: & conjunctim,

Perque tuum nostrumque caput.

Apud Synesium, No view ve ne new ve new view ve view view ve view, per fantium caput tuum, perque liberum meorum salutem.

on à suvany, quia non potes] Hoc eo pertinet ut probetur per Deum jurare qui per caput suum jurat, non minus quam qui salutem suam jurat, quod jusquandum respectu Divini numinis sieri Ulpianus etiam dixit. Causa utriusque dicti est, quia homo nec salutis nec capitis sui est dominus. Sic Menander Dyscolo dixit hominem nue esvay und éauxe, ne sui quidem esse dominum.

Mins reixa Adrelai n pichavar minory. unum capillum album facere aut nigrum.] Hoc tale est quale quod infra dicimur non posse cubitum unum ad staturem adjuere. Sed pili hic potius sit mentio, ut ne minimum quidem naturæ à nobis posse immutari ostendatur. Nam Hebræi, ut & Græci & Latini, pilum

dicunt ad rei minimæ indicationem.

11.

11

0-

0.

n•

M

m

11

37. Esw de à roges unes, vai, vai, où, où Set Jermo whem vefter, est, est: non, non: ] Id est, ut Jacobus explicat, now j upon to vay, vay, & to ou, ou, fit vestrum of, of, & non, fit non. Tam vay quam & hoc loco formulæ sunt quibus ad stipulationem respondebatur. Nam de promissionibus, ut diximus, institutum fermonem Christus prosequitur. Itaque Syrus recte pro vai posuit el quæ respondendi particula est. Romana lingua in respondendo verbum interroganus repetit: ut, Dabis? Dabo. Facies? Faciam. & fi quis interrogatus Dabis? responderit Quid m? inea causa esse ut obligetur scripfit Ulpianus; quia vox Quid ni? folet habere fignificationem Græci vaj. sicut autem ad interrogationem ajentem per vai, ita ad negantem per s' respondebatur. Quod vero hic kapud Jacobum dicitur oportere ut vai fit vai, & 8 lit i, eum fensum habet, Debere facta dictis conguere: aut, ut Justinus recte explicat Apologetico ad Antoninum, debere nos r' annin negavasi, semper ora dicere. Est enim figura quam Graci armunentaoni, Refractionem

Refractionem quidam & whorled Copulationem, vocant, ubi vox eadem continuo reperitur fignificatu paululum mutato, ut

Ex illo Corydon, Coridon est tempore nobis.

Ad illum diem Memmius erat Memmius, & similia. Nam priore loco vay dictum fignificat, posteriore factum ipsum quod dicto fignificatur. Ita Paulus Dei promissa in Christo ait esse vay 2 Cor. 1. 21. voculam hanc posteriore quem dixi fignificatu usurpans, ut indicaret omnia promissa per ipsum impleri. Quod autem de vaj diximus, idem de s voculà intelligen. dum est; nempe eam quoque primum pro notà promissi negantis, deinde pro effectu poni. Est autem locutio hæc ut pleræque aliæ Christi & Apostolorum fumta ex medio ufu illorum temporum. Nam ut ab aliis notatum est, γιώμη sententia erat tritissima, Two dixawov vay est vay, & & est &, Justorum fiet est fiet, & non est non. Contra quorum facta dictis discrepabant, apud hos dicebatur effe vay z, & fiet & non, id est vay est vel siet ipsorum dicebatur esse & non, & & non dicebatur esse vay est vel fiet, quo loquendi genere Paulus utitur dicto loco 2 Cor. 1. 18. 19. idque ipfum explicat, cum negat le μενισμοδαμ ελαφεία levitate usum. Festus ad vocem naucum; Quidam ex Graco vay z coni est & non levem hominem significari. Quo manifestius est ibidem commate 17. in quibusdam codicibus male repeti vay & s, cum semel duntaxat ponenda fuerint: quanquam veterum esse errorem librariorum ad Matthæi & Jacobi loca imprudenter respicientium ex Syro & Arabe interpretibus apparet. Cum vero vai, ut & hujus loci cohærentia & Pauli verba oftendunt, ad imayyedias promissa pertineat, rectius Latine per est transferetur. Sensus verborum Christi est, Fidem à nobis præstari debere in promissis etiam injuratis, perinde quasi jusiurandum

λεςτι εφ' ι pulci

jura

quo

ne s

eft i

Et (

850

Et l

debe

jurâ

Ale

miff

cede

ea in que n Esse èprob

Quic Quic tare ment nomi

miff locu

non

jurandum accessisset: quem sensum apertiorem facit quod apud Jacobum sequitur un eis control me in simulationem incidatis, id est, ne fallaces inveniamini, quod Christianos minime decet. Simile est illud Alexidis,

Opros Bebaios este, av veura movov.

Nutus mei pro jurejurando valent.

ıt,

11-

12.

re

us

11-

15,

bd

n-

0-

u-

0-

m

12,

et,

12-

id

e-

ue

01-

003

110

am

xat

em

ter

pa-

&

rti-

fus de-

ius-

um

Et quod apud Philonem est, 08 av so ais hopes opres έςω βέδαι Φ, ακλινής, α Loud's satos, Viri boni sermo pro jurejurando est firmo, immutabili, nunquam mentiente. Et Hierocles dixit, nihil virus bonis veritate carius effe debere, ere avaporois ere x, oproson, sive jurarint sive non warint. Talis esse debet Christianus, &, ut Clemens Alexandrinus loquitur, to mgov the outloans on ausπεπώτω κ εδραίω δεκκνύειν βίω τε κ λόγω, fidelitatem promissionis ostendere in firma atque immutabili tum vita tum oratione. Optime autem hoc cohæret cum præcedentibus; quia, ut inquit Philo, xailigor & Biapeλέπατον κ, αρμοτίον λογική Φύσο το ανώμοτον, ετως αληθεύειν ep exast dedidayulin, we go hoyes opnes eval voliced, pulcherrimum & vitæ utilissimum ac Naturæ ratione utenti consentaneum, abstinere à jurejurando, quippe cum ea ita sit instituta ut de re quâvis verum dicat, possintque vel nudi sermones pro juramento haberi. Josephus de Effenis, Παν το ρηθεν τω αυτών ισυρώπερον όρκε το δε ομίνειν αυτοίς ωξιίσειται, χειρόν τι τ θπιορκίας τουλαμβά-MITTES HON 20 HON KATE YOU WAY PATIT ATTE SULVEY ON A DES, Quicquid ab ipfis dictum fit firmius est jurejurando; jutare autem spsis supervacuum, sta ut persurso pesus astiment: jam enim eum damnatum dicunt cui absque Dei nomine non creditur. Quoniam igitur apparet de promillorum præstatione hic agi à Christo, exigit hic locus videamus id quousque pertineat.

Sunt qui existimant promissa per se vim obligandi non habere, sed eam accipere à Lege Civili certa

formâ

emai

tra J

Nati

dige

recte

tur !

bent

lure

ita e

quæ

miff

Jus 1

quo

miff

miff ni fa

eft,

ac p

lex

duo obli

pro

los:

quo

ing

tuit auc

le t

exfl

jus

hoo

ımp

qui

lice

per

formà, modoque. Sed ei sententiæ consensus Gentium repugnat. Verum fane est simplicem affeve. rationem de eo quod quis facturus fit debere quidem ex eo animo proficifci qui tum temporis id velit facere quod se facturum dicat, at non item ex eo teneri eum, qui dicit, in propofito perseverare; quia voluntas humana habet jus fua decreta mutandi, neque id jus solo sui respectu sibi potest auferre. At in promissione plus est: Habet enim promissio simul juris translationem, ficut enim dominus rei cor. poralis eam potest in alium transferre signo alique voluntatis: ita etiam jus ipfum quod quis habet ad fuos actus aut res, potest in alterum transferri, in solidum aut pro parte definità. Et quia tali facto jus aliquod in alterum transit, ideo voluntas jam ultra se honeste mutare non potest, quia nemo honeste potest aut velle aut facere contra jus alteriqua. fitum. Hinc votorum quæ Deo fiunt & promissorum inter homines vis oritur. Sed ut Jure Natura valeat Promissio, tria funt necessaria: nempe ut qui promittit ad promittendum fit idoneus, & ut res ipfa promissi fit capax, deinde ut res possit prastari à promittente. Prima conditio deficit in his qui rationis usum non habent: Nullum enim velle esse potest fine intellectu: Ideo infantium & furioforum verba non habent promissi esticaciam. Secunda deficit in rebus quæ aut per rerum naturam fieri non possunt, ut cœlum digito attingere, aut quæ per se sunt inhonesta, quale erat Johannem Baptistam innocentem & Dei Prophetam occidere: Quod enim facere non licet, id ne promitti quidem valide potest, cum promissio ad factum tendat. Tertia conditio defideratur quoties actus qui promittitur non est in jure promittentis, ut si servus non domino operas promittat: Nam cum promissum emanet Am 10: 4

e.

m

2-

e.

12

e.

15

G-

1.

10

ld

n

0

-

)-

2.

).

æ

ut

nt e-

19

le

0e-

m

at m

m r-

1.

n

m

emanet è jure promittentis, nihil potest efficere ultra juris illius amplitudinem. Et hæc quidem ipfo Naturæ lumine ita funt clara ut probationis non indigeant. Verumtamen sæpe Lex aliqua efficit ut recte promissa non præstentur. Quod mirum videtur his qui judicium in istis rebus subactum non habent; putant enim legem ejulmodi pugnare cum Jure Naturali, quod fit immutabile : id vero non ita est. Neque enim constituunt Leges ne promissa quæ quis promittendi jus habuit alteri jus ex promissione nacto non præstentur; quod esset contra lus Naturæ: sed ipsa materia mutationem accipit; quod etiam citra legem fit, quoties stipulator promissorem liberat. Hic enim nemo dicturus est promissorem adhuc teneri, & contra naturam facturum ni faciat quod dixerit. Jus enim ejus cui promissum eft, quod fundamentum erat obligationis, interiit, ac proinde nulla jam restat obligatio. Solet autem lex efficere ne promissa ad effectum perduci debeant duobus modis, aut antevertendo orituram alioqui obligationem, aut ortam tollendo. Utrumque ex probabili causa facere Lex potest, ut quæ in singulos atque jura fingulorum ad utilitatem publicam jus quoddam superius obtineat eo jure quod est penes fingulos. Antevertitur obligatio, ut cum constituitur ne efficax fit promissum uxoris nisi maritus auctor accellerit. Hic enim jure ad obligandum le uxori ademto nasci obligatio non potest. Orta exitinguitur duobus iterum modis, aut quia Lex jus quod alicui quæsitum est aufert, aut quia non hoc tantum facit sed etiam ei qui promisit aufert implendi libertatem. Illo casu licet non implere, qua Lex jus alteri quæsitum abstulit; hoc casu non licet implere, quia hoc quoque jus sublatum est imperio Legis, quæ plus fingulis potest polletque. Illud addam, D d

aut

bis

dix

VEAR

tan

igit

rur

der

cet

भारा

vita

leta

pra

rei ftu

qua

no

cer

riti

tio

nec pot

effe

nifi

addam, esse Leges quasdam quæ obligationem nec oriri impediant nec ortam rescindant, sed tantum in soro de eo jus dici vetent, ut Leges Romanæ de pactis nudis: Charondas de rebus creditis. Hoc casu promissor adversus sidem delinquit si non stet promisso. Non enim jus omne stipulatoris sublatum est, sed sola coactio ei denegatur. Quod religiosis animis diligenter est annotandum, ne pravis Magistris usi latebram persidiæ quærant.

Τὸ δὲ ωξιωτότερον τέτων, quod autem his abundantius]

Id quod est ultra vai nai s est & non.

Ex τ΄΄ πονηρές ἐςτ. à malo eft ] Quidam istud πονηρές esse putans à recto à πονηρός malus, quâ voce diabolus indicatur. Mihi magis placet & hic & aliis aliquot in locis sumi à recto quod est τὸ πονηρόν malum: quomodo Johannes dixit mundum jacêre ἐν τῷ πονηρῦν in malo, v. 19. Intelligo hic τὸ πονηρὸν malum morem non standi promissis. Nam ut ex Polybio dicebamus, mos jurandi ex eo maxime est frequentatus, ex quo labare cœpit dictorum sides. Qui enim juramentum poscitur, ut Philo notat, ηδη είς ἀπισίαν επανορένται, jam de insidelitate suspectus est. Sic & Esseni, ηδη καθαγνώνου φασι τον ἀπισού εθνον δίχα Θεές, eum jam damnatum dicunt cui non creditur sine Dei nomine, ut est apud Josephum. Apud Sophoclem ille in Colono Oedipus ad Thesea,

Ουτοι σ υφ ορκε γ ως κακον πιςωσιμα.
Non te allizabo jurejurando ut malum.

Levitas hominum & inconstantia disfidentiam genuit, cui remedium quæsitum est jurejurando. Est autem hujus dicti cum superioribus hæc connexio, Ne putate vos ab hominum commercio excludi, si jurejurando quam religiosissime abstineatis. Nam cum de vitiis ortus sit jurandi mos, facile erit issem superioribus hæc connexio, la jurejurando quam religiosissime abstineatis. Nam cum de vitiis ortus sit jurandi mos, facile erit issem superioribus hæc connexio, la jurejurando quam religiosissime abstineatis. Nam cum de vitiis ortus sit jurandi mos, facile erit issem superioribus hæc connexio, la jurejurando quam religiosissime abstineatis. Nam cum de vitiis ortus sit jurandi mos, facile erit issem superioribus hæc connexio, la jurejurando quam religiosissime abstineatis. Nam cum de vitiis ortus sit jurandi mos, facile erit issem superioribus hæc connexio, la jurejurando quam religiosissime abstineatis. Nam cum de vitiis ortus sit jurandi mos, facile erit issem superioribus hæc connexio, la jurejurando quam religiosissime abstineatis. Nam cum de vitiis ortus sit jurandi mos, facile erit issem superioribus hæc connexio, la jurejurando quam religiosissime abstineatis.

ec

in

de

3-

0-

ft,

11-

ris

8

89

0-

li-

n:

m

a-

15,

u-

av

11,

m

eft

10

e film if id m

autem fiet, si, quemadmodum dixi, tum constanter ouzvis dicta ac promissa impleatis ut injuratis vobis potius quam juratis aliis credatur. Isocrates dixit, Δει 30 τες αραθες ανδρας τρόπον όρκε πιςόπερον Φαίνώση παρεχοιθώες, Debent viri boni palam præstare vitam suam digniorem fide quam sit jusjurandum. Non igitur eo tantum pertinet Christi præceptum, ne Christiani à Christianis exigant jusjurandum; verum etiam ne jurent Christiani à quocunque tandem exigatur. Nam, ut recte explicat Clemens, decet Christianum etiam wes Tes Eja Tov Biov Exery acióman, wis unde open action, etiam apud extraneos eam vità sua fidem mereri, ut jusqurandum ab eo ne postuletur quidem. Sed, ut ante etiam dixi, omnia hæc præcepta non tam ex verborum apicibus quam ex rei ipsius natura metienda sunt. Non vetat Christus jusjurandum ut rem per se malam, sed ut rem quam nifi in negotiis maximi momenti usurpare non liceat. Quæ autem fint res ejusmodi non tam certis definitionibus comprehendi potest quam spititu charitatis dijudicari. Concludam hanc tractationem dicto Augustini. Qui intelligit non in bonis sed necesariis jurationem habendam, refrenet se quantum potest, ut non ea utatur nisi necessitate, cum videt pigros effe homines ad credendum quod eis utile est credere, mh juratione firmetur.

Dd 2

MATT.

#### MATT. Cap. 5. Vers. 38. - 42. Sect. VII.

38. H Kououre on Eppe 91. 38. οφθαλμόν αντί όφ-Julus, & οδόντα αντι οδόντος.

39. Εγώ ή λέγω ύμιν, μη מעדוקיוניםן דנט שטעוףשי מאל סדוב वह paried मेता तथा रहाता पर गazova, spe for auto x + arkler.

40. Και τω θέλοντι σει κριθήναι, κ τον χιτωνά σε λαβείν, άφες αυτώ χ το ιμαπον.

41. Kaj 0515 02 ay apriod miλιον έν, υπαρεμετ αυτέ δύο,

42. Tw ayr8vn 00 01000 6 τον θέλοντα δότο σε δανείσαος & volente mutuare à te, ne עון באוסקסמסיוב.

A Udiftis quia dictum A est, Oculum pro oculo, & dentem pro dente.

Nin

Qua

tore

que

qua

den

just

adu

mo

pri

adr arb

pat

Sec

tra

ult

pα

Ar qu

ma

70

Ar

ide

tel

Cit

39. Ego autem dico vobis non refiftere malo; fed fiquis te percufferit in dexteram maxillam tuam, præbe illi & alteram.

40. Et qui vult tecum in judicio contendere, & tunicam tuam tollere, dimitte ei & pallium.

41. Et quisquis te angaria. bit ad milliare unum, abicum illo duo.

42. Qui petit à te, da ei: avertaris.

#### Adnotationes ad Sectionem Septimam.

38. H Kaoure on eppe n. Audistis quia dictum est Intellexistis dictum esse, majoribus nimirum veftris. Oftendit autem hoc quoque illud sope In ad antiquum tempus referri, cujus ad posteros fama pervenerit.

ΟΦθαλμον αντι οΦθαλμέ, η οδόντα αντι οδόν [5, Οτиlum pro oculo, & dentem pro dente,] Defectivam orationem commode supplebis si addas reddet qui injuriam fecit. Est autem hoc jus vetustissimum apud omnes prope gentes. Aristoteles To avnitant los talionem vocat, & dictum ait sus Rhadamanthi isto veriu deicriptum,

Eine สณ์งิอเ สน ห ะอุะรู้ ะ อโหก ห เงิร์เล วเบอเรอ.

Que fecit si quisque ferat, jus fiet & æquum. Ex Græcia & hoc Romam transiit: unde in 12. Tabulis, Si membrum rupit, talio esto. Apparet autem ex Lege Sermonem Domini. Matt.5. 213

Lege Mosis, præcipue ex verbis quæ sunt Deuter.
19.21. non exactam talionem nisi Judicis decreto.
Nimirum, ut recte Lucretius dixit,

um

CU-

bis

uis

am &

m

11-

el

2m

1:

ne

-

**!-**

1-

d

0

Amplius ex ir à quod enim se quisque volebat Olcisci, quam nunc concessium est legibus æquis, Idcirco est homines pertæsum vi colere ævum.

Quam sententiam Honorius & Theodosius Imperatores ita expresierunt : Ideirco Judiciorum vigor Jurisque publici tutela videtur in medio constituta, ne quisquam sibi ipsi permittere valeat ultionem. Verum quidem est in quibusdam casibus Leges aliquid indulsisse justo dolori, sicut Jura Romana permittunt patri adulteram filiam aut filiæ raptorem occidere: Quomodo & apud Hebræos homicidium vindicare manu privata proximus agnatus potuit, ita tamen, quemadmodum ab Hebræorum Magistris recte notatum arbitror, ut fi prius illud homicidium fine dolo malo patratum effet, ipfe ultor capitis poenam subiret. Sed in delictis quæ infra homicidium funt nihil ultra concessium læsis quam adire Judicem & ab eo ultionem, tanquam jure suo, exposcere. Et hoc pænæ genus est quod muweiav proprie vocant Plato, Aristoteles, & Taurus Philosophus apud Gellium, quam definit Clemens Alexandrinus xaxs avranodoon es το τη πμωρην Θυμφερον αναφερουλίω, repositionem mali eam qua refertur ad utilitatem se vindicantis. Ubi το συμφερου utilitas paulo laxius sumitur, ut & apud Aristotelem xxod de lucrum in hoc ipso argumento. Quia enim plerisque

-- vindicta bonum vità jucundius ipsa; ideo quod adversario nocet, ipsis quasi prodesse intelligitur; quod ita Mimus extulit,

Læso doloris remedium inimici dolor.

Aristoteles in arte Oratoria πμωρίαν ultionem esse dicit τε πιεν Θ ενεκα ίνα Σποπληρωθή, exigentis causa ut ei satisfiat; ubi à mien est is qui ultionem exigit. Facere enim censemur etiam quod per Judicem facimus. Non dubito autem, quin si jus strictum respicimus, licuerit vulnerato à Judice præcise exigere ut adversario quoque vulnus infligeretur, quemadmodum Bathos docebat, & Josephus diserte testatur. Quod autem apud Hebræos, ut notant eorum Magiftri atque idem Josephus, & apud Romanos teste Gellio, pro membro pecunia folvi folebat, id natum ex læsorum æquitate, quæ multis exemplis in morem transierit. Sed hæc ipla pecunia quatenus damni dati æstimationem & impendia excedebat, ultio erat; non imperata Hebræis, sed concessa; cujus generis & apud Romanos erant tum acculationes publicorum judiciorum, tum ex privatis delictis Actiones poenales, in duplum, triplum, quadruplum.

39. Εγώ δε λεγω υμιν μη αντισηναι τω πονηρω. Ego autem dico vobis non resistere malo: Recte eos sentire arbitror, qui illud monpo de homine interpretantur, & esse id ipsum quod Hebraice Moses dixit Exodi 2. 13. לרשע, quod LXX vertunt τω admount quo exemplo τω πονηρώ vertere sic liceat, et qui injuriam fecit. Et manifestum est non posse ro avrignay resistere Nam refistit & qui innocentiam univerle fumi. luam verbis testatur, quod fecit Christus, & post eum Apostoli. Sed cum præcedentia verba, quibus hæc sententia opponitur, agant wei i nuweius de ultique, omnino to avnonvay resistere codem referri debet, quod & Paulus nos docet, hoc præceptum his verbis explicans, Mydevi nango avri nanod Dorodidovis, Nulli malum pro malo reddentes, Roman. 12. 17. que est ut diximus & museias ultionis perspicua descriptio. Ex quo etiam apparet quid fit eodem Pauli loco μη εαυτές changing non vosmetipsos defendentes, id et, ulciscentes. Nam enduen cum modo ulcisci fignificet, modo

mod

tur;

lum

& fe

tra,

rifte

part

Nat

dena

illu

lace

tian

nocu

enir

inju

d)124

mig

noce

fit.

qua

ton

TOY a

dore

ושוד

m e

puru

70 a

riâ

Inte

hold

## Sermonem Domini. Matt. 5. 215

e

-

e

n

)ii

;

15

es

m

1-&

2.

K-

re

m

oft

us

de

e-

his

TES,

io.

CO

eft,

et,

do

modo defendere, necesse est ibi pro ultione accipiatur; qui enim se defendit tantum, is non reddit malum pro malo, sed is demum qui se ulciscitur: quod & sequentia Pauli verba declarant, sed dantes locum ira, id est, Divinæ ultioni, ut ibidem videre est. Anistoteles passim to auvver vindicare ponit in virtutis parte; quem secutus Cicero vindicationem ad Jus Naturæ refert, per quam, inquit, vis & injuria defendendo aut ulciscendo propulsatur. Ejusdem est in Officiis illud, Justitia primum munus est ut ne cui noceat, nisi lacessitus injuria. O quam simplicem veramque sententiam, inquit Lactantius, duorum verborum adjectione corrupit. Nocendum enim nemini, ne ei quidem qui prior nocuerit. Quod Plato propius cæteris perspexit; ejus enimest in Critone, soe asins whow des avradices, nec si injuriam acceperis, reponenda ea est: item, our aga απαδικάν δά, επε κακώς ποιάν εδένα ανθρώπων, εδ αν όπεν mign va aurwy, Non igitur reponenda injuria est, neque nocendum cuiquam, etiamsi quidvis ab aliis patiendum fit. Quod late explicat, demonstratis incommodis que ultionem fequi solent, sectator dogmatum Platonis Maximus Tyrius diatriba cui titulum fecit, Ei τον αδικήσαν (a ανταιδικήτεον, An injuria retorquenda in audorem. Sed & Hierocles dixit, Tw avradixen quas eis τω ίουν τοις αδικκοι καχετίαν ερχεωρι, injuriam reponendo m eundem nos morbum incidere cum us qui priores injuriam fecere. Lacedæmonii precibus addere solebant ro admends dward pose injuriam pati. Dignum memoriâ & Menandri illud,

ούτ 🕒 κεάπιτος ες άνηρ, ω Γοργία, οπις άλικαθαι τη είς Ππίσατας Βροτών. O Gorgia, ille vir virorum est optimus, Qui melius aliis callet ferre injurias.

Inter Pythagoræ scita refert lamblichus, Μήπ άρχειν λαιδορίαν, μήπ άμιωτωθας της λοιδορώντας, Neque convitiari

Ju dop

Sei

mo

COI

fat

Ma

inj

tem

940

ton

ren

nes

que

8 1

ne i

qui

dia

dia

iden

vice

ultit

proh

ocul

juri

exig

prin

at u

nem

de i

MIM

tiari priorem, neque reponere convitium. Idem, Holdie manyor adminatay deir mapy server in ilever and pomor or ads 20 newday this newow, Monuit multo potius ferre injuriam quam hominem occidere: Esse enim apud Inferos Judicium. Metellus Numidicus in Oratione ad populum. Probi injuriam facilius accipiunt quam alteri tradunt. Est in issdem partibus Seneca: Immane, inquit, verbum est ultio & ab injuria tantum distans ordine: qui ulciscitur non nisi excusatius peccat. Sed & hoc ipsum, excufatius peccare qui rependit injuriam, non concedit is quem dixi Maximus, quo judice à THESPONTS wegunaργαν [ annwπρ , qui ulciscitur prior est eo à quo capit injuria. Addam his Mulonium, To σκοπέν ला कड़ वंगारी में मान्य गाड़ में रिवार प्रथमित, मुख्य वंगामा मान मान सवस्था में τω άρξοντα, Ineiw τινός, σου ανθρώπε επι Hoc agere ut mordentem remordeas, & malum reddas ei qui fecerit, feræ est, non hominis. Et hæc quidem videri possunt proprie ad ultionem eam pertinere ubi quis aut manu statuit

And anauwad one wenton xarenlun, Fortiter ulcisci si quis male fecerit ante, aut etiam,

> Αλωπεκίζειν τους έπεραν αλώπεκα. Adversus vulpes moribus uti vulpium.

At Christi præceptum aperte illud ultionis genus respicit quod minus immodestum videri solet: certe publice non æque periculosum est cum apud Magistratum exercetur Actio ad vindictam instituta. Nam hoc ipsum vetat quod Deus per Mosem non quidem indistincte probaverat (semper enim ei lenitas præ iracundia placuit) sed quod sieri erat passus, & de quo judicium reddi voluerat, ut majoris mali vitaretur occasio. Nam alioqui Lex ipsa hoc agebat, ut si sieri posset homines a vindictæ cupiditate retraheret: quod agnoscit Philo apud quem Judæi

## Sermonem Domini. Matt. 5. 217

judæi Alexandrini Deum ita alloquuntur, οὐκ ἐφηδίμεθα, ὧ Δεσεσία, πμωρίαις ἐχθρῶ, δεδιδαγμθροι σεθε
τ ίκρῶν νόμων ἀνθρωποπαθεῖν, Non delectamur, ὁ Domine,
bostium malis, per Janctas leges edocti misericordià affici.
Sed quis scopus fuerit legis per Mosem latæ, ac quomodo ea non pugnet cum præcepto hoc Christi
congruente cum Prophetarum monitis videtur mihi
satis perspicue exposuisse Tertullianus adversus

Marcionem 4.

m

1-

n,

t.

r-

1-

n,

n-

78

à

Sty

7

ut

ret,

int

ut

nus

erte

agi-

uta.

non

le-

paf-

oris

hoc

upi-

uem

udæi

Novam plane patientiam docet Christus, etiam vicem injuria probibens permissam à Creatore, oculum exigentem pro oculo & dentem pro dente : contra ipse alteram amplius maxillam offerri jubens, & super tunicam pallio quoque cedi. Plane hac Christus adjecerit, ut supplementa tonsentanea disciplina Creatoris. Atque adeo hoc statim renuntiandum est, an disciplina patientia pradicatur penes Creatorem. Sic per Zachariam præcepit, ne unusquisque malitiæ fratris sui meminerit, sed nec proximi. Nam 8 rursus, Malitiam, inquit, proximi sui unusquisque ne recogitet. Multo magis patientiam indixit injuria, qui indixit oblivionem. Sed & quum dicit, Mihi vindidam & ego vindicabo, proinde patientiam docet vindida exspectatricem. In quantum ergo non capit, ut idem videatur, & dentem pro dente, oculum pro oculo in vuem injuria exigere, qui non modo vicem, sed etiam ultionem, etiam recordationem & recogitationem injuria prohibet, in tantum aperitur nobis, quomodo oculum pro oculo & dentem pro dente censuerit, non ad secundam inpuriam talionis permittendam (intellige, ut recte ac pie exigeretur) quam probibuerat interdictà ultione, sed ad primam coërcendam quam prohibuerat talione opposito, ut unusquisque respiciens licentiam (id est, permissionem illam facti cum auctoritate Juris Civilis) secunde injuria, à prima semetipsum contineret. Facilius mm vim comprimi scit repræsentatione talsonis quam

Ee

repro-

ner

nu

ille

retr

illi

hof

log

78170

VEX 2

plis

lii f

vitá

pati

nag

MITE

ayen

节河

antr

00, 9

unt

preci

uft

tur,

xgw.

que !

mati

naru

rum

injui

repromissione ultionis. Utrumque autem constituendum fuit pro natura & fide hominum, ut qui Deo crederet, ultionem à Deo exspectaret; qui minus fideret, leges talionis timeret. Hanc legis voluntatem de intellectu laborantem, Dominus & Sabbati & Legis & omnium paternarum dispositionum Christus & revelavit & compotem fecit. mandans alterius quoque maxilla oblationem, ut tanto magis vicem injuria exstingueret, quam & Lex per talio. nem voluerat impedisse, certe quam Prophetia manifeste coercuerat, & memoriam injuriæ prohibens, & ultionem ad Deum redigens. Ita si quid Christus intulit, non adversario sed adjutore pracepto, non destruxit disciplinas Creatoris. Denique si in ipsam rationem patientia precipienda & quidem tam plene atque perfecte considerem, non consistet, si non est Creatoris qui vindictam repromittit, qui Judicem prastat. Alioquin si tantum patientie pondus non modo non repercutiendi sed & aliam maxillam præbendi, & non modo non remaledicendi sed etiam benedicendi, & non modo non retinendi tunicam sed amplius & pallium concedendi, is mibi imponit qui non sit me defensurus, in vacuum patientiam præcepit, non exhibens mihi mercedem præcepti, patientiæ dico fructum, quod est ultio, quam mibi permissse debuerat si ipse non prastat; aut si mibi non permittebat, ipse prastaret. Quoniam & disciplina interest injuriam vindicari. Metu enim ultionis omnis iniquitas refrenatur. Caterum pajsim emissa libertate dominabitur, utrumque oculum effosfura, & omnem dentem excitatura præ impunitatis sesuritate.

Locum hunc lectu & consideratu non indignum transcripsi eo libentius quod inde intelligi possit cur & quatenus etiam in Christianorum terris retineri possent ejusmodi leges, qui talionis aut poenz formidine eos coërcent qui sponte recte facere nondum didicerunt: incolumi interim piis omnibus manente

### Sermonem Domini. Matt. 5. 219

m u-

0-

n-

m

t,

0-

te

m

d-

as

m, it-

100

ıl-

am

m-

fit

ex-

m,

2071

ret.

[etu

naf-

Fos-

Je-

um

ffit

eti-

enæ

on-

ma-

nte

nente patientiæ regulà, quam obscure natura insinuat, commendant non Prophetæ tantum, fed & Philosophi, præcepit autem diferte Christus. Idem ille Tertullianus libro de Patientia, Christus gratiam Legi superducens, amplianda adimplendaque Legi patientiam suam præfecit, quod ea sola ad justitiæ rationem retro defecisset. Hujus præcepti memores Christiani illi meliorum feculorum non dubitant ad ipforum hostium testimonium provocare. Justinus in Apologetico, o 20 2 Thi mothan T map new resumulum dotoδέναι εχοιών, εκ βιαιών κ τυράννων μετεδαλον ητηθέντες η gertivar napreerar Bis a sangha Inocertes, ที่ อบของอิงเพื่ออย อาระอnalsulpar cooperation Levier natavonocertes, n ounterpuraπυοιδρών πεισαθέντες, Nam, quod multis apud nos exemplis oftendere possumus, multi de violentis & tyrannis alu facti sunt, superati exemplis sive dum vicinorum in vità constantiam imitantur, sive conspectà admirabili patientia comitum itineris injuriam passorum, sive periculo facto eorum quibuscum negotium habebant. magoras, Ούτως επκεκαθαριθμοι είσι τας ψυχας, ως αντί 8 μιτάν τες έχθρες άραπαν, Ε άντι τε το μετειώτατον κακώς αμρεύου της σεσκατάρζαντας λοιδορίας, ευλογοίν, και υπερ τοπιδελουόντων eis το (ην, σοςοσεύχεωση, Ita purgati sunt ammis ut inimicos pro odio amore prosequantur: 3 pro eo, quod in mediocribus ducitur, eos qui priores convitiati sunt rursum convitus impetere bene de eis loquantur, & precentur pro eis qui vitæ ipsorum insidias struunt. Ipse Jultinus de accusatoribus Christianorum ita loquiτως, ού γο της κατηγοροιώτας κολάζειν ύμας άξιωσομβυ. Σέ-उद्याच्या प्रयान मा कट्टिन अन्य मा मा प्रयास के के प्रयास के प्रय que enim à vobis id expetimus ut accusatores nostros pumatis. Sufficit eis pravitas in quâ versantur & rerum bonarum ignorantia. Julianus, qui dogmata Christianorum perdidicerat, vetuit Christianorum querelas de injuriis apud Magistratus audiri, addita causa, Tus-Ee2

2

πρου το κακοπαθείν, Vestrum est ferre injuriam. Lubet in pudorem eorum qui se nunc Christianos dici volunt verba adferre Musonii proprie ad hanc judicia. lem vindictam pertinentia. Ait is, Thews reading & αυτός ρεα ναθαί τηνα ποτε, ετ αν επερω συμθελεύτα, Ιημ. ria actionem neque se cuiquam intentaturum, neque cuiquam ut id faciat auctorem fore. Et apud Lysiam legimus, Ανελεύθερον κ πάνο Φιλόδικον κακηγορίας δικάζεις. Hominis est non ingenui, sed litigiosi, injuriarum instituere actionem: causamque sententiæ suæ explicans Irrideri, conspui, verberari denique non est turpe, ait, Sapienti; sed irridere, conspuere, verberare. Mox prolatis exemplis eorum qui illatas injurias distimulaverant, ita concludit, Πόσω ή κρείπου έτως εχούω Φαίοςεδαι τον Φιλοσοφον ώσε συγνώμης αξιέν είτις ωλημμελήσει εις αυτον, η δοκείν μου άμινωτιν έαυτω δικαζομον κ έγκαλεντα, τη ή αληθείη αργμονείν, ανακόλεθα τοις έαυτε λόγοις ngáflovra, Quanto rectius Philosophum talem se ostendere ut venia dignetur eum qui in ipsum peccaverit, quam videri quidem semet vindicare, in jus eundo & accusando, at re ipsa indecore se gerere, & dogmatis suis non con-Jentanea agere. Zenon dicenti, Ambaiple ear un of 11μωρήτωμα, Peream nisi te ulciscar, respondit, Εγώ μθρ εαν μη σε Φίλον κτησομομ, Ego vero nisi te amicum reddam.

And esis or pariod In the desiar or orazera, spelar euros es the ander sed siquis te percusseri in maxillam dexteram tuam, præbe illi & alteram: Sæpe in Hebraismo accidit ut adversativa comparationem in se includat; quà addità sententia hæc erit planissima hunc in modum. Noli si quis te malo affecit ei vicissim malum rependere aut odium ejus induere; quin potius serienti maxillarum unam, alteram quoque cædendam obverte: Potius scilicet quam te ulciscaris. Deinde ex proverbio petitum est maxilam

aliq betu tem

Chi

lam

dixi

ulus

mul qua non hem ead rem oar

conj inter no ceni

mag

Mer

boc :

dere plen Gra

ait

tibu

lam obvertere cædenti pro eo quod est patienter aliquid ferre, ut videre est Threnor. 3. 30. Julianus dixit præceptum Christianis, μήπ των παρειαν παρομένες Φείδεωλαν τος επίσας, nec si in maxillam verberetur alteri maxillæ parcere. Est autem & hic, ut supra aliquoties, solutio tacitæ objectionis. Nam qui jubetur ab ultione omni abstinere, ei statim in mentem venit Mimi illud,

et

)-

1-

-

.

e-

1-

S

4

-

6=

EV

.

is re

m lo,

7-

10 · 10

m

m

e-

se se

12

1-

1;

0-

te

1

m

Veterem ferendo injuriam invitas novam. Christus igitur, ne quis hoc obtentu sibi blandiatur, multo ait potius esse ut altera injuria accipiatur quam ut fumatur ultio. Et hoc est quod Plato dixit, non referendam injuriam em de quas en tovos xaλεπώπεα παίχειν, etiamsi quid gravius serendum sit. Est eadem objectio & apud Maximum Tyrium, Aia TETO, Dain av TIS, o dixai @ avnp wegath axi (Etry, & oung-Φαντείται, κ διώκεται, κ χεήμα α αφαιρέτται, κ ές δεσμωπρων εμβαλλετιμ, κ Φεύρλ, κ απμάτιμ, κ δοτοθνήσκο, Οδ boc ipsum, dicet aliquis, vir justus & contemnitur, & inpurus impetitur, & pecuniis spoliatur, & in carcerem conjectur, & in exfilium agitur, & dedecore afficitur, & interficitur. Respondet, nihil mirum talia viro bono evenire, quia parum præfidii fit in nuda innocentia apud pravos judices: licere illi interim cum magnā animi fiduciā exclamare Achilleum illud,

- Φρονέω δε πετιμηωσα Διος αίση.

- Mi spero decus Jove dante futurum.

40. Και τῶ θελοντί σοι κελθίναι, Qui vult tecum Judicio contendere,] Latinus interpres vertit Judicio contendere. Nec dubium est quin olim ita intellexerint plerique. Et habet eum sensum vox κείνεων apud Græcos interpretes, ut Jobi 9. 3. Ecclesiastici 4. 10. Joelis 3. 2. Oseæ 2. 2. Salvianus hoc loco juberi ait ut ea ipsa de quibus lis est relinquamus dum litibus exuamur. Irenæus, Ut non quasi nolentes frau-

loc

circ

ipla

ipli

Co

que

pats aua

que

lud

Ch

reje

tiui

lect

Tud

defi

quo

teri

qui

care

que

fræ

fit i

pac

aga

liur

nus

eam

qui se t

Hm

dari contristemur, sed quasi volentes donaverimus gandeamus. Alii vero κεκθηνα rixari malunt exponere. Et μπα quidem pro contentione poni aliquot exemplis demonstratum est. Addendum vero quod hic est κεκνεθαι proprie respondere Hebræo μπ; id autem contendere significat, ut videre est 2 Samuelis 19. 9. ubi Græci habent alii κα κεκνόκου, alii κα 212- κεκνόκου, certabat. Quo sensu & άνδρα Δεακεκνόκουν virum discordia posuere Græci Jeremiæ 15. 10. pro Hebræo μπα αυτη αυτη αυτη μάχιμον. Illud autem ου hic posuit Syrus: unde videri posset κειθηναι hic esse μάχεις vi contendere: eoque magis quia Lucas quod hic est κείνευς contendere dixit αίρευν αυ-

ferre vi scilicet non Judicio.

Christus ab uno injuriæ genere quod ad corpus aut etiam ad dignitatem pertinet, transit ad alterum quo fortunæ læduntur, quod oftendit ipfa copula quæ præcedens comma cum isto connectit. Quare & hic pari modo fenfus videtur suppleri posse addito comparandi figno: Si quis vi cupiat à te tunicam auferre, etiam pallium potius illi permitte quam illi noceas aut odium ejus animo concipias. Tunicam supra pallium proverbiale, Michææ 2. 8. Et hoc est quod Lucas dixit μη κωλύτης ne prohibe. Nam หมมั่งสม ibi est non verbis raptorem commonefacere, aut etiam quod suum est retinere, sed nocendo absterrere aut abspellere. Quod si tamen demus xejveoday fignificare hoc loco litem movere, ficut Julianus hanc vocem expressit voce dixaleday, & Hieronymus dicens, Docet nos Evangelium ei qui nobiscum velit Judicio contendere, & per lites ac jurgia auferre tunicam, etiam pallium effe concedendum, poterit & hoc intra certum modum intelligi, nimirum ne causa rei cujulvis, & talis qualis est pallium aut tunica, litem subire liceat. Nam quæ adversus lites hoc loco

## Sermonem Domini. Matt. 5. 223

11-

e.

1-

1C

1-

9.

4-

NO

0

ıd

1-

1a

11-

us

m

la

re

d-

11-

m

11-

OC

ım

re, ib-

1-

12-

.0

um

rre

ioc usâ

Ca,

100

loco dici à tractatoribus folent, ea mihi videntur circumstantias satis frequentes litium magis quam infa Judicia respicere. Dixit quidem Paulus hoc ipsum esse non delinquentiam aut defectum quod Corinthii Christiani lites inter se haberent, additque, Cur non potius perfertis injuriam? cur non potius natimini vos despoliari? Sed nanua defectum dixit non audentua peccatum: quia scilicet sicut præclari atque excelfi est animi suum amittere potius quam ludicio persequi, ita nullum de ea re præceptum Christi omnino universale exstabat. Alioqui non rejecisset lites ad arbitria piorum hominum. Quid enim differt pius Judex, præfertim cum bona partium gratia aditus, ab arbitro, nifi quod publice est lectus juris minister? quare si diu de jure suo incerti ludicem adeant, aut aliquis ut viduam aut pupillum defendat, aut domui suæ consulat, aut ut habeat quod pauperibus largiatur juri fuo confifus ob rem momenti maximi ad Judicium provocet, nullo interim odio flagrans, 1ed æquo animo laturus quicquid judicatum fuerit, nelcio an in caritatem pecare fit dicendus. Verum fi spectentur quæ plerumque litibus folent accedere, animus exulceratus, vaira artes, fine fine ampliatio, impendia, avocatio à negotiis melioribus, odia denique, non dubium est quin vir bonus & prudens multo, fi posset, libentius it iturus ad arbitrum, aut etiam quavis tolerabili pactione tot molestias redemturus; maxime si de re agatur facile reparabili, quales funt tunica & pallum & fimilia. Non improbat Prætor (inquit Ulpianus) factum ejus qui tanti habuit re carere, ne propter tam sapius litigaret: Hac enim verecunda cogitatio ejus qui lites exsecratur non est vituperanda. Mocrates de le Oratione wei avudooseus De surrogatione, sic ait, Huzahlm antos hon eis tos ayyes hugen ezahabianen. agi-REWIE O.

fuo

legi

nos

quo

Ad

OCC

can

ftul

hor

tan

face

tam

At

ımp

luo

Ul

ımp

Qu

lau

tem

gun

con

cea

ınn

ter

us;

qui

ımr

qui

|tat

pers tuif

κέμλη τοῦς φίλοις τ ἐκείνων Διαλύεωλαι καὶ τ ἀμφιστητικήνως, αλλ' τοῦς φίλοις τ ἐκείνων Διαλύεωλαι καὶ τ ἀμφιστητικήνως, Didiceram ego in alios quidem nihil peccare: aut si injurià esem affectus, non Judicio me ulcisci, sed apudeo rum amicos discedere de controversià. Aristides, των ἰδιωτων ἐπαγνεπ εὐγνωμονας ε βλαφθήναι πνα μάλλον αίρενωνες και βαρέρεωλαι κούς πίνας, Laudatis privatos qui equi sunt & aliquid damni malunt pati quam litigare. Cicero de officiis 2. laudat à litibus quantum liceat, aut etiam paulo plusquam liceat, abhorrentem. Certe de veteribus Christianis, qui non tam subtiliter quam sieri nunc solet, Consilia à Præceptis distinguebant, sed in omnibus rebus id sectabantur quod erat optimum, dixit Athenagoras, ε δικάζονται quod erat optimum με δικάσται απο επαρική επαρ

rois apral son, non litigant cum raptoribus.

Altera ex hoc loco difficilior oritur quæstio, An quod Leges permittunt vim vi repellere, id Christianæ etiam disciplinæ conveniat. Nam quin Legibus multa concedantur quæ bonitatem ac patientiam hominis Christiani non decent dubitandum non est. Et esse quædam talia in hoc etiam genere existimo, quale interdum esse potest quod lex Moss concedit furem nocturnum occidere, & quod lex Romana addidit etiam diurnum, fi fe telo defendat: multoque magis quod interpretes Juris Romani addiderunt, quemlibet bonorum nostrorum invasorem recte necari fi aliter servari possessio nequeat. Neque hic stetit Jurisconsultorum indulgentia, non animis tantum fed & reipublicæ, ni fallor, periculola Si ob bona hoc licet, quid ni servandæ existimationis causa? inquiunt. Est autem turpe fugere; licet igitur homicidium facere etiamfi fuga pateat. Item turpe est convitium pati, præsertim viro nobili; ergo etiam eâ de causâ homicidium patratum culpà vacat. Quia & fingulares dimicationes habent fuos

W,

dy,

n-

0.

w

ý-

ui

·e.

m.

ti-

i-

ur

TOU

In

ri-

71-

nım

re fis

ex it:

id-

em Ve-

on la.

iti-

li-

at.

10mu

ent

109

suos patronos, & res omnibus legibus vetanda, etiani legibus ordinatur. Eo ventum est ut inter Christianos, crucis candidatos, quotidie palam publice fiat auod profanarum gentium leges severe punissent. Adeo pati injuriam dedecus putatur; laus hominem occidere. Ego vero neque illud quod honorem vocant, qui non est honor sed vanorum hominum stulta persuasio; neque possessiones ullas cum vità hominis etiam vilissimi comparandas puto. Et quæ tandem caritas finit nos iltas reculas nostras pluris facere, quam quod hic orbis dignissimum habet, vitam humanam, cui res conditæ omnes famulantur? At Leges permittunt. Imo horum pleraque Leges improbant: sed sunt ista Jurisconsultorum seculo suo blandientium commenta. Longe aliter olim Ulpianus, Furem nocturnum si quis occiderit, ita demum impune feret si parcere ei sine periculo suo non potuit. Quid si tamen permitterent? Non probant, non laudant; tantum præstant impunitatem. Estne autem qui Christiano existimet sufficere, si poenas legum effugiat, in scelera tantum non etiam in vitia constitutas? Sed illud etiam videamus quantum liceat homini pro vità tuendà facere.

Sunt & hic Jurisconsulti qui existiment, etiam innocentem qui dirimendæ rixæ se interponit interhei posse si alia ratio nulla sit expediendæ salutis; quod confido paucis placiturum: & ne illud quidem recipit religiofus animus quod à nonnullis elt proditum, non esse exspectandum dum præsens immineat periculum, fed tollendum in tempore qui credatur nociturus. Non enim eousque timori indulgendum est. Rectius Cicero, Quis hoc statuit unquam, aut cui concedi sine summo omnium periculo potest, ut eum jure potuerit occidere à quo metuisse se dicat ne ipse posterius occideret. Estque in

eandem rem apud Gellium dissertatio lib. 7. cap. 3. Sunt rurfum alii qui ne aggressorem quidem occidi posse arbitrantur etiamsi vita, ni id fiat, omnino fit amittenda. Quæ sententia multos habuit aucto. res in primis Christianismi seculis, quo tempore fervida pietas facile honesta omnia pro præceptisam. plectebatur. Origenes Celfo Christianos seditiosos appellanti, ita respondet, Kaj ni 26 ei suois lu fousuiσεως τοις Χριτιανοίς ή αντία, των δέχων δοτο Ικδαίων άλη. Φόστιν, δίς έξην κ΄ όπλα ύπερ τ οίκειων αναλαβείν, κ΄ πολεμίκς άναιρείν, σοκ αν ο νομοθέτης Χρισιανών πάντη αναίρεση ανθρωπων απηγορώε, μηποτε δίκαιον είναι διδάσκων το καθ αν-Βρώπε τόλμημα τ εαυτέ μαθητών, καν αδικώτα [ εκέν Φ η έ οδ πρέπειν ηρείτο τη ένθεω εαυτέ νομοθεσία το συγχωρείν όποιαν δήποτε ανθρώπε αναιρεσιν, Atque si Christianis factio causa esset conventuum, cum originem à Judais trahunt, quibus licebat & arma pro rebus suis sumere, & hostes tollere, non illis Legislator ipsorum omnem hominis interfectionem probibuisset, docens illicitum ese suis sectatoribus talem conatum adversus hominem quamvis injustissimum. Neque enim convenire existimabat Divina sua disciplina pati qualemcunque hominis cadem.

Ego si quis sit tam forti animo ut vitam eripi sibi patiatur potius quam alterius quantumvis insesti morte eam redimat, laude aut etiam admiratione dignum censeam. Rara dilectio est pro inimicis atque improbis mortem oppetere, inquit Paulus Roman. 5. 6, 7, 8. Sed an præcepti jure à Christianis hoc exigatur, videndum est amplius. Nam Christi hæc verba proprie de ultione agere videntur, aut etiam de vi ad arcendum malum quod facile sit reparabile. At hinc utrinque vitæ res vertitur: ut aut inde moriatur, qui hoc malum in se accersivit, aut hinc, qui invitus eo necessitatis detruditur. Jam vero ne in bonis quidem vitæ huic servientibus, ne

inter

inte

exig

9xin

13.

vita

vita

αναλ

libe

man

præ

tiata

vide

ciun

dice

fidur

ut i

tuer

quo

quan

natu

tem

acci

nifi

vita

corp

nequ

tunt

los I

vete

tuer

cenc

id no

mus

C

inter amicos quidem, per præcepti modum à nobis exigitur, ut aliis esse velimus aveou remissionem, nobis Shile tribulationem, ut Paulus loquitur 2 Corinth. 8. 13. Cur igitur de vità aliud dicamus? Nam si dicas vitam alterius bonis esse digniorem; sane tanto & vita nostra bonis est dignior. Itaque manet eadem analogia proportio. Sunt qui præceptum Noë ejusque liberis datum urgent, quo vetatur fundi fanguis humanus. Verum idem hoc Natura præcipit: at omnia præcepta Naturalia, quantumvis universaliter enuntiata, habent fuas ex æquo & bono exceptiones. Et videmus populos omnes, quorum consentiens judicium non temere sperni debet (nam, ut Heraclitus dicebat, δ ξιωδς λόγ Φ πιζον πεκμήριον communis ratio fdum est indicium), ita Jus illud Naturæ interpretari ut innocentem pronuntient qui cum aliter vitam tueri nequiret vim fibi inferentem occiderit. quo Cicero dicit non scriptam exstare sed natam legem, quam non didicimus, accepimus, legimus, verum ex ipsa natura arripuimus, hausimus, expressimus. Videtur autem debere Lex Dei idem dictans quod Natura, ita accipi, quomodo ipfa Natura accipiendam monstrat, nifi addatur aliquid expressius. Una causa est quæ vitæ periculo æquanda videatur, fi quis stuprum corpori parans inferre, aliter quam occidendo arcerinequeat. Neque enim Leges tantum hoc permitunt, sed solent facta ejusmodi apud omnes populos magnis laudibus celebrari, exstantque etiam in veteri Christianismo ejus exempla.

1

e

S

S

t

t

t

n

Quod tamen de vitâ armis, si necessitas urgeat, tuendâ dictum est, id non audeam proferre ad arcendam vim, quæ infertur à publicâ potestate. Nam id neque Leges indulgent, & si indulgeatur, reipublicæ sit periculosum. Cessat & ratio quam attulimus. Non enim æqualia inter se sunt bona, tran-

Ff 2

quillitas

tum

tion

pro

plic

thi p

pon

fi e

fis .

fern

tem

neir

fed

con

cun

rat.

fed

bat,

19.

capi

obli

Roi

Chr

lequ

teni

run

funt

Jud:

enin

in il Arir

cept

Leg

quillitas publica, & vita quantumvis innocentis, Itaque Petrus in causâ, quæ omnium justissima videri poterat, armatam vim incœptans, à Christo reprehensus est, & ipse Dominici præcepti memor aliis in simili positis necessitate præscribit patientiæ leges i Epistolâ 4. 15, 16. Et hoc Christiani religiosissime observarunt, adeo ut si quam per vim obstitum esset grassanti sævitiæ, id publice ipsorum universitas improbaret. Videtur tamen alia esse causa eorum qui decreto superiorum potestatum inferioribus resistunt: Inferiores enim quatenus superiorum mandata egrediuntur, privatis sunt accensendi. Quo referendum est factum Nehemiæ & sociorum, quos contra vicinos Præsides armabat Regii edicti auctoritas.

Absolută quæstione de sui tutelà, veniamus ad alteram quæ est de Judiciis publicis, præsertim capitalibus. Nam ea quoque à Christo his verbis prohiberi funt qui existimant. At jam ostendimus de Ultione Christum agere sive ea in Jure, sive extra Jus exigatur. Longe autem aliud est Ultio, ut plerumque ea vox fumitur, aliud Pœna, quam nullo postulante Leges exigunt. Ultio ex irâ postulatur. Judex vero, ut Seneca vere dixit, nunquam minus trascitur quam cum punit. Exigitur Ultio, quia factum est quod non oportebat; Pœna vero publicorum Judiciorum ideo exigitur, ne peccetur in posterum. Fit enim aut vs 9 goia admonitio five castigatio, aut and deryua exemplaris pæna, ut Philosophi recte distingunt. Ne Secia admonitio vult eum qui peccavit meliorem facere, ut paterna castigatio liberûm, quam ab iis quoque usurpari intelligo domi qui eam in republica reprehendunt. a Saderyua autem exemplo tristiore alios à delinquendo absterret. Sæpe autem conjungitur castigatio cum exemplo. Utrumque autem ab ultione longissime differre tum ex origine tum

## Sermonem Domini. Matt.5. 229

15.

ri

6-

ın

es

ne

et

n-

uı

1-

n-

e-

1-

S.

15

m

ols ols

X-

lo

r.

a-

m

n.

n-

e-

m

in

n-

u-

10

ne

tam ex fine apparet. Quomodo igitur quæ de ultione dicta funt à Christo ad rem adeo diversam producentur? Dicam aliquid amplius. Ipfa illa fupolicia ultionis five ms nuweras quod attinet, Chrifi præcepto is qui læsus est ea exigere doloris reponendi causa prohibetur, non prohibetur Judex fi exigantur Lege agere. Nam manebat adhuc Mofis Lex tota, quam Christus profitetur hoc ipso sermone à se nullà in parte infringi. Poterat autem Christus salvà Lege imperare læso ne talionem postularet: quia hoc Lex illi non imperabat, sed concedebat, nihil autem contra Legem facit qui concesso non utitur. At sudici interdicere, ne secundum Legem judicaret, incolumi lege non potenat. Quia non permittebat hoc Lex Judicis arbitrio, led districte & addità comminatione hoc ei imperabat, ut videre est tum alibi, tum præsertim Deuter. 19.21. Pertinet autem hoc argumentum etiam ad capitis Judicia. Nam ad ea quoque Judicem Lex obligabat, nifi quatenus vi majore, ut puta potestate Romanorum, prohibebatur. Quare cum & Lex Christi statim ut promulgata erat auditores obligaverit, & Lex Mosis eo tempore non fuerit antiquata, lequitur ut utrique simul pareri potuerit. Quod si tempore promulgationis verba Christi non obstiterunt publicis judiciis, ne nunc quidem obstare poslunt. Manet enim ea quæ initio fuerat verborum lententia. Nec est quod quisquam regerat excidio udaicæ Reipublicæ leges Moss concidisse; neque enim id quæritur an ex Legibus Mosis judicari debeat millis populis quos Lex Moss ne tunc quidem obtrinxit cum publicaretor, sed an cum Christi præcepto pugnet aut easdem aut similes Leges figere. Illud quidem certum est, supervacuum esse ut tales Leges terantur in eos qui ex Christi vivunt disciplina.

plina. Nam qui sponte sua recte faciunt, eos nihil opus est coerceri mali formidine. Verum docent nos vaticinia, docet rerum eventus Mundum non effe Christianum, sed vere Christianos minimam esse Mundi portionem: Leges autem respiciunt id quod plerumque accidit. Quare cum humani generis pars major nunc fit non minus oupring carnalis quam erat Moss ætate gens Judæorum, simili morbo similia funt adhibenda remedia. Negne enim fine publicis Judiciis nunc tutior esse potest innocentia quam tum fuit. Quanquam vero Lex Hebræa, ut diximus, à Deo data sit soli populo Hebræo, tamen dubium non est quin eam recte imitari potuerint gentes cæteræ. Nihil igitur allatum quo constet hæc publica Judicia Deo displicere. Imo contrarium Paulus docet, cum dicit publicam potestatem à Deo ordinatam, & Dei ministram effe. Neque enim intelligi id potest de solà providà permissione & directione, quomodo etiam latrocinia Deus permittit eisque utitur. Nam ex ea ordinatione sive institutione Paulus colligit honorem eis & obedientiam etiam ex animo deberi: quod de latrociniis rebufque aliis à Deo permissis dici non potest. Sentit ergo Deo grata esse ac placere publica imperia. Quicquid autem est in quo Deus sudone se oblectat, id recte præstatur.

Capitalia autem judicia adeo non excludit Paulus, ut de eâ parte imperii publici præcipue agat. Ait enim publicam potestatem Dei esse ministram ad iram (id est, ad pænam, nam eum sensum plerumque ea vox habet) adversum malesicos: & quod amplius est, ait non frustra ab ea gladium ferri, ad istud scilicet ministerium, ut contextus verborum docet. Gladii autem nomine publica Judicia tanquam à nobilissimà sui parte nuncupantur; unde & in Jure

1115

1115

ligit

adv

deci

esse

acce

teft:

nos

com

grav

aper

hers

Regi

per

non

den

quill

pof

Reg

eos

pro

etan

bon

Apo

Deu

jure

verl

udua

Ban

mi A

reper

tiqu

fori

il

os Te

Te

bd

rs at

12

m

1-

u-

n-

ec

m

100

n-

e-

tit

ti-

ım

uf-

go

1C-

te

au-

at.

ad

m-

m-

tud

cet.

a à

ure

jus

ins gladis est Jus publicarum animadversionum. Colligitur hinc probari à Deo ipfum etiam gladii ufum adversum maleficos. Cum vero Deus non habeat decreta fibi contraria, neutiquam potest peccatum ese in co quod Deus probet, nisi aliunde vitium accedat. Ac ne quis putet probari à Deo hanc potestatem, sed non probari ut ea sit penes Christianos, notet primum ea quæ hic exstant præcepta comminationem habere jacturæ Regni cœlorum & gravis supplicit. Ad omnes igitur pertinent. Deinde aperte testatur Paulus velle Deum omnes homines salvos fieri & ad cognitionem veritatis Evangelica venire, etiam Reges, 1 Timoth. 2. 2, 3, 4. Possunt igitur & Reges per Evangelium servari; quod intelligendum etiam non exuta Regia dignitate oftendunt verba præcedentia; vult enim pro Regibus orari, ut quietam & tranquillam vitam agamus: at hoc præstare Reges non possunt nisi qua Reges sunt. Vult ergo orari pro Regibus etiam qua tales funt, addità causà quia vult tos Deus servari, etiam qua tales scilicet, ut recte procedat argumentatio. Tranquillam autem & quietam vitam quomodo Reges præstant? Laudando bonos, malos puniendo, etiam gladii jure ut idem Apostolus explicat Romanorum 13.3, 4. Vult ergo Deus Reges, qua Reges funt, & qua utuntur gladii jure, posse per Evangelium servari. Neque aliter verba Apostoli acceperunt Christiani veteres, εὐχόthus ut Justinus loquitur Apologetico secundo, 785 βαπλεις κ άρχοντας με τ βασιλικής διμάμεως κ σώφρονα τη λογισμον έχονταις ευρεθήναι, precantes ut Reges & Prinupes cum Regià potestate etiam sapienti ratione præditi meriantur. Preces autem iftæ Christianorum, & anuquissima vaticinia de Regibus Christo famulaturis, extra controversiam in Constantino ejusque Succesoribus eventum habuerunt. Ab his autem ita recepta

Ch

nı

ça

CH

C

qu

701

av

TEP

con

ven

au

qu

Ka

in.

am

pav,

2700

7 2

724

fun

11G

Mo

tora

dine

end

ipfis

Deu

enti

niun

9122

tum

pote

cepta est Christi doctrina, ut nec imperio excederent, neque publica Judicia abolerent. Neque vero in tantà Episcoporum multitudine quisquam suit qui eos ut id facerent hortaretur; quod mihi certissimum esse videtur indicium, constanter ab omnibus creditum, nihil esse in istis Judiciis Christi præceptis & Imperatorum saluti contrarium, cum alioqui libertațis Episcoporum adversus Reges peccantes illustria exstent exempla. Nimirum meminerant & Sergium Proprætorem olim à Paulo ad Christi sidem conversum, neque tamen ab eo exactum ut se Proprætura, in quâ continebatur & jus gladii, abdicaret.

Videbitur forte quibusdam aliter sensisse Tertullianus, cum dicit, Sed & Cafares credidiffent super Christo, si aut Casares non essent seculo necessarii, aut si & Christiani potuissent esse Casares. Sed forte hoc voluit Tertullianus, cum is esset Romani Imperiistatus ut Christianum Imperatorem ferre non posset, Divino interim numine ita res gubernatas ut per paganos Imperatores aliquatenus publicæ tranquillitati consuleretur. Nam idem ille Scriptor jam suo tempore dicit Tribus, Decurias, Palatium, Senatum, Forum impleta fuisse Christianis. Alia etiam veterum loca, quæ obstare publicis Judiciis videntur, commodiorem longe interpretationem recipiunt. Nam aut hoc dicitur, Christi præcepta nullas habere sanctiones adspectabilium poenarum, quales Lex Mosis habuit, & sine ejusmodi suppliciis in Christi populo fervari disciplinam; quo sensu ab eodem Tertulliano dictum est, Nova Lex se non vindicat ultione gladii: aut magistratum suscipere dissuadent, non ut rem illicitam, sed ut multis delinquendi periculis expositam. Hoc sensu Tatianus ex Christiani persona dicit, sparnyian παρήτημαι Praturam defugio. Christianus

## Sermonem Domini. Matt. 5. 233

2-

0

it

r-

1-

e-

0-

es &

m

0li-

ul-

ber

t si

10-

tus

Di-

pa-

Ili-

fuo

um,

ete-

tur,

unt.

pere

Lex

rifti

dem

t ul-

ent,

pe-

tiani

eugro.

*canus* 

Christianus nec Adilitatem affectat, inquit Tertullianus, multoque justius astimat abstinendum judiciis de capite & pudore. Et tamen ejusdem est, Bonum effe cum puniantur nocentes nemo negat. Et alibi justitiam vocat violentiæ vindicem. Origenes vero adversus Celsum objicientem Christianis quod Præturas aliofque magistratus defugerent ita respondet, οὐ Φεύγυτες γε τας χοινοτέρας & βίε λειτεργίας Χρισιανοί τα τοι-कात किराइकाम्म्य, बेरेक मार्रिशमार हकामार मिन्म्रिय में वेशवामायाποα λειτεργία, Christiani non ab his se excusant quod communia vitæ ministeria defugiant, sed quod semet servent diviniori magisque necessario ministerio. Clemens autem, utroque antiquior, loquens de Christiano qui jam ad fummum probitatis gradum pervenerit, Kar es dexler, inquit, natarren more, natures o Moons, ना मा जळमाराव म ठेट्रा प्राच्या मामाज्याय, में में वार्षाण में में απου εζημερώτεται, τιμή μθυ τ αρίσων, κολώσι ή τ μοχθημων, τη κατά λόγον είς παιδείαν εγεσφοιώνη μάλιτα ράρ αγαλμα θείου & Θεω σεσεμφερες ανθρώπε δικαίε ψυχή, ον ή Σία τ τ ωραγελμάτων τσιακόης τειθνίζεται κ ανιδρύετιμό παντων ήγεμων θνητων τε Ε άθανάτων βασιλεύς τε κ ήνητωρ τ καλών, νόμο ων όντως, κ θεσμός κ λόγος αίωno isia te enagois ne noivi maior eis an owing. Qued si, ut Moses, ad imperium vocetur, fungetur eo ad bonum subditorum, & id quod ferum atque infidum est ad mansuetudinem perducet, bonos honorando, malos puniendo, afficiendo ed pænd quæ secundum rationem ad correctionem this velut inscribatur. Maxime enim Dei instar & ad Deum accedens est justi hominis mens, in qua per obedientiam præceptis præftitam templum sedemque habet ommum mortalium & immortalium Rex bonorumque genitor, qui revera lex est & norma & aterna ratio ac sospitator tum singulorum tum universis.

Veruntamen ut illa publicorum Judiciorum, potestas exerceatur citra dispendium Christianæ G g lenitatis lenitatis, multis cautionibus opus esse video, qua passim negligantur. Ut notissimis utar exemplis. Legem de necandis ob captam feram agricolis, miror tantà diligentià à Jurisconsultis defendi, cum multo meliorem polituri essent operam in seria talium disfuasione. Tale etiam est quod necari fures jubentur,& quidem iis in locis ubi adulterium, tanto extra controversiam gravius delictum, vix censorià notà perstringitur. Ego sane non video quid nos cogat Lege Hebræå esse immitiores. In ipsis homicidiis non tam factum nudum spectandum mihi videtur, quam quæ anteacta vita occiforis fuerit, veneritne ad hoc facinus impetu an deliberatione, &, quod præcipuum est, fitne ingenium sanabile. Nam hoc & Seneca præcipit, ne quis pereat nisi quem perire etiam pereuntis intersit: quod ipsum tamen videtur aut nunquam aut rarissime locum habere posse. Quando enim constabit spem omnem pœnitentiæ præcisam? Hæc discrimina à Judicibus expendi multo esfet satius quam alios ex solo facti nomine audito ad mortem rapi, aliis qui gratia & amicis valent per indulgentiam Principalem plenam contingere, quantumvis atrocium facinorum, impunitatem. Nam quod quidam existimant homicidio naturaliter respondere capitis pœnam, in eo falluntur. Pœnæ enim delictorum non funt ipfo Naturæ Jure aut ullà Dei perpetuà Lege constitutæ, sed pro modo inde imminentis periculi intendi ac remitti solent. Docet nos Caini historia prima illa Mundi ætate; pœnam homicidii fuisse latam fugam, cujus accessio erat quod pii purique homines ita contaminatorum adspectum contactumque declinabant. Cujus antiquissimi instituti & Euripides meminit,

Καλώς έθεντο ταυτα πατέρες οι πάλαι, Εις όμματων μθυ όξιν σοκ ένων περάν

oid!

Quant

ner

cor

luy

lua

del

&

008

qui

ho

tan

rel

cta

eft.

Fo

opi

cip

Ipa

fup

fta:

nei

cap

μορ

do

dic

inf

Co

#### Sermonem Domini. Matt. 5. 235

ούδι es anavrημός sis aiμί έχων κυρεί, φυγαίσι δι όσιδν, aνξαπκίειναι ή μή. Quam bene parentûm provida ætas statuerat, Ut cogeretur de vitâ decedere Hominumque visu cæde patratâ nocens, Fugâque lueret triste non letho scelus.

S.

1-

1-

m

n-

ra

tâ

at

IIS

ır,

ne

bo

00

ire

ur

le.

12

ıdi

ne

va-

in-

m.

ter

næ

aut

odo

ent.

te;

fio

um nti-

id

Quem morem reduci volebat Plato. Feritas quæ ante Diluvium humanos mores invaferat occasionem novæ Legi dedit, ut nimirum homicidæ fanguis effunderetur: quæ Lex, ut illis temporibus accommodata, à Deo in ipsà humani generis post Diluvium instauratione promulgata est. Sed optimus lux Legis interpres Deus id refert ad cædem quæ fit deliberato structifque infidiis, Exodi 21.14. Diu stetit & floruit Romana Respublica, cum Magistratuum ognitio deportationem non excederet. Poltea quoque cum jam Leges latæ essent de morte puniendis homicidis aliorumque criminum convictis, multas tamen exceptiones ulus repperit, ita ut læpe intra relegationem severitas consisteret. Difficile est exadam servare mediocritatem; at si quid peccandum ett, in iltam lenitatis partem potius peccandum elt. forte non pauciores à delinquendo absterreret ad opus damnatio, quam mors ipia: & fimul, quod præcipue spectandum est Christianæ dilectioni, daretur lpatium agendæ poenitentiæ, quæ nunc interdum supplicit præcipitatione præciditur. Certe & Constantinus cum primum Christianam probavit religionem, in plerisque delictorum generibus supplicia capitalia inhibuit, quæ mox reducta funt 2/2 this ? μοχθηρών aderas ab licentiam ab improbis sumtam, ut nos docent historiæ. Itaque & quod de puniendis gladio adulteris legimus Constantini Constitutione, quæ inserta est Codici Justinianeo, deest in antiquiori Codice Theodofiano.

Gg 2

Restat

Restat controversia de Bello, quæ itidem à plerisque ad hunc locum tractari solet. Si Christi verba moderatam sui defensionem singulis non prohibent, minus obstabunt iis armis quæ publica auctoritate pro necessarià totius populi defensione suscipiuntur. Nam quanto pluris est multorum quam unius falus, tanto etiam justius propugnatur. Rursus si piis Regibus licet uti Jure gladii in latronem unum, quid ni liceat in plures, qui, ut rei fiant, acie vincendi funt? Neque Sacrarum literarum, etiam Novi Federis, auctoritas hic nobis deest, quanquam vetitum affirmantibus justius incumbit onus probandi. Ut enim omittam Baptistæ verba de quibus agemus alias, & Centurionis illius fidem à Christo Prædicatam, & operam à Paulo datam ut contra Judæorum infidias fervaretur, vel unum illud fufficere mihi videtur, quod Cornelius non deposito Centurionatu & Baptismum à Petro acceperit, & à Deo Spiritum sanctum; neutiquam tacituro Lucâ, si Cornelius vitæ prioris professionem deseruisset, cum nunquam soleat omittere figna refipiscentiæ, & hoc vel maxime ad docendam posteritatem pertineret. Neque aliter sentifle reperio Christianos veteres. Nam & sub Marco constat Christianos militasse, & Tertullianus non folum militum Christianorum meminit, sed tantum eorum indicat fuisse numerum ut castra prope implerent. Origenes quoque apes ait nobis documentum à Deo datas wess to dinaires no mayuniss πλέμες ένποτε δεοι γίνεολοι όν ανθρώποις, ut justa ac bene ordinata bella, si quando ita ferret necessitas, ab hominibus gererentur. Quod autem interdum Christianos militiam detrectaffe legimus, ideo evenit quod illorum temporum Imperatores à militibus exigerent aut expressam à Christo discessionem, aut tacitam, dicto scilicet sacramento per Deos, vel per Imperatorem

tore

Chi

mil

ftia

tare

net

eos

refu

Euf

aria

mili

ut g

hift

exe

Chr

rum

lent

terd

hon

bet

3.0

pen

ris 1

omr

Eo

mile

mili

vinc

ex I

mur

dem

illis

parti

U funt ,

e

5,

d

li

.

n

S,

X

S

r,

1-

æ o-

10

er

ıb

us

ed

ra

DIS

28

ne

11-

OS

0.

nt

m,

m

torem ut Deum; aut etiam quod propositis contra Christianos edictis quotidie ad ea exercenda manu militari uterentur. Talibus enim temporibus Chrifiani monebantur defugere militiam, & si qui militarent à piis cœtibus arcebantur. Neque alio pertinet quod in Nicena Synodo constitutum est adversus eos qui semel deposità sub Licinio militià cingulum resumsissent, nempe sub eodem Licinio, qui, ut nos Eusebius docet, TES Spatiatus CNEADOR DITTO GAINED TE ariqual @ es un rois daipos Juen aigoivro, milites sussit militari dignitate exui, nisi diis sacrificare vellent. Nam ut generaliter de omni militià is canon intelligatur historiæ temporum repugnat: Quippe major pars exercitûs Constantini ex Christianis erat. Et si qui Christiani sub Licinio militiam omiserant, iis liberum fecit Constantinus an militiam resumere vellent, an à militià vacare. Quod autem militiam interdum dissuadent Scriptores, simile est ei quod de honorum fugâ dicebamus: partim etiam causas habet temporum illorum proprias, ut ad Lucæ caput 3. oftendemus. Neque vero dubito quin multo impenfius disfuasuri fuerint, si bellorum nostri tempois rabiem & castra, perjuris, stupris, latrociniis, omni denique vitiorum confluxu inquinata vidifient. Eo ventum est ut rem magnam præstare videatur miles Christianus, si non veteris & paganæ Romæ militem, ipsos denique Turcas flagitiosis moribus vincat. Longe alii milites fint oportet cum quibus ex Evangelio agamus: nam ittos & fenius communis & comparatio veteris disciplinæ satis condemnant.

Ut vero quæ fusius à multis de bello tractata sunt paucis complectar, & si quid à pietate alienum illis probatur, obiter refellam, constat tres esse belli partes, initium, progressum, exitum. In ipso initio spectari

spectari debent leges justiciæ, prudentiæ, caritatis. Justam causam belli suscipiendi esse non arbitror hoc unum, quod populus alter à recta pietate abhorreat. Quis enim in illum populum alteri populo aut Regi id judicium dedit?

pai

exe

fun

fuis

fell

pot

etia

pru

fini

Sed

tas

dixi

gis

eam

iilde

addi

cino

non

liant

quini

mine

qui p

follie

mod

Σπάρταν ελαχες ταυτίω κόσμα. Spartam tibi qua contigit orna.

Et recte à Plutarcho dictum, wes par en en an soverias ημερώσαι τα βαρδαρκά alient cupiditatem ese uti hoc Quod si etiam poprætextu quod barbariem emolliat. pulus alter nos læserit, tamen ad vim confugiendum non est quam diu res potest verbis disceptari. Hinc mos res repetendi antequam bellum indicatur apud Hebræos, Græcos, Romanos. Si is quicum agimus paratus fit de rebus controversis ad arbitros ire, abfinendum adhuc bello eft, ou o vousuov This to oliver, οιδόντα ως επ αδιχούντα ίεναι, Non enim æquum est in eum qui se Judicio præbeat, tanquam in injuriosum agere, ut ait apud Thucydidem Archidamus. Nullo autem modo recipiendum est, quod quidam tradiderunt, justum utrinque esse bellum posse: nam id ne in lite quidem potest contingere: nisi justum intelligi volumus id quod ex moribus receptis jura habet captivitatis, prædæ, postliminii. Sed quæ hoc sensu justa dicuntur plerumque nihil funt aliud quam magna latrocinia. Vel Senecam audiamus: Homicidia compescimus & singulas cades. Quid bella & occifarum gentium gloriosum scelus? Non avaritia, non crudelitas modum novit. Ex Senatusconsultis plebisque scitis Sava exercentur, & publice jubentur vetita privatim. Qua commissa capite luerent, tum quia paludati fecerunt laudamus. Non pudet homines, mitissimum genus, gaudere sanguine alterno, bella gerere, gerendaque liberis tradere, cum inter se etiam mutis & feris pax sit? Sane fi Jus Naturæ respicimus, quid interest uno myoparone

parone pirata mare infestum habeat, an Asiam cum exercitu & classe Alexander? Nec multis resutandi sunt qui justa bella suscipi docent ab his qui sedibus suis expulsi aut egressi in alienarum sedium possessionem recipi volunt; aut qui metuunt ne crescens potentia aliquando ipsis periculum faciat. Verum etiam cum justa est causa bellandi, sæpe obstabunt prudentiæ leges. Utrinque ferrum & corpora humana: nec in ejusdem potestate est initium belli & sinis. Bene Euripides,

S.

H

)-

0

00

)-

m

ıd

us

b-

045

m

re,

m

nt,

ite

10-

ca-

ıfu

am

mı-

cct-

711-

ıtıs

ım.

ece-

nus,

erus

ane

yo-

one

Οταν γαρ ελθη πόλεμο eis ψηφον λεω Οὐδείς εθ' αὐτε θανατον όκλογίζεται.
Τὸ δυςυχες δε τετ' ες άλλον όκτες επό.
Εἰ δι' μω παρ' όμμα θαναθο ον ψηφε φορά,
Οὐκ άν ποθ' Ελλάς δορμανης ἀπώλετο.
De Marte quoties itur in suffragia
Nemo imminere cogitat mortem sibi;
Sed quisque cladem destinamus alteri.
Quod si in comitiis funera ante oculos forent.

Quod si in comitiis funera ante oculos forent, Furiata bello non periisset Gracia.

Sed imprimis Christiano spectandum est, quid caritas exigat. Nam fi lites vitari diffuadens Paulus dixit, Cur non potius injurias sustinetis? quanto magis æquum est quantumvis dura nos pati quam ad eam venire disceptationem quæ bonos malosque uldem malis involvit? Privata defensio in periculum adducit folum invaforem. Supplicia capitalia in faanorolos funt conftituta. At in bello innocentes non minus quam nocentes utrinque pereunt & ipoliantur. Principi Seneca præscribit ut alieno sanguini tanquam suo parcat, sciatque homini non esse homine prodige utendam. Quid illum exigere credimus qui pacem nobis cum omnibus quantum fieri potest tam sollicite commendavit? Nimirum ista omnia si quo modo debent expendantur, videbimus non truttra ad

pò

tal

po

in

fu

li

tis

ille

ve

pa

pr

hæ

In

hu

da

ne

gar

ftu

alt

tra

Or

fer

Jus

apt

du

pri

27.

pre

Ch

qua

fed

ufu

ad externa quoque bella & alias bellorum causas aptari posse quod Favonius dixerat, xeigov eivay usνασχίας σε χνόμε πολεμον εμφύλιον, pejus ese injusto do. minatu bellum Civile, & pia arma ea demum esse qua funt necessaria, hoc est, quæ suscipiuntur ad evitanda mala armis fæviora. Ad belli progressium leges istæ pertinent, ut pacta serventur quam religiofissime, ut pacato noceatur nemini, ut quam minimo fanguine decertetur, ne fæviatur in captos. in deditos, in pueros, in feminas, in agricolas, & cæteram imbellium turbam. Postremo circa exitum belli videndum est, ne irâ & ultionis cupiditate bellum trahatur; fed appareat nihil aliud bello quam pacem quæsitam: quod siet, si quavis tolerabili pactione ab armis discedatur, aut etiam post victoriam nihil victis dematur præter injuriæ licentiam. Bellorum, inquit ille, egregii fines, ubi ignoscendo transigitur. Et hæc quidem ad eos præcipue pertinent quos penes belli fuscipiendi, regendi, finiendique jus est. De sociis illud addendum est, non caritati tantum sed & justitiæ adversari ea sedera quæ aut inferentibus aut etiam propullantibus bellum auxilia pollicentur fine caufarum discrimine. qui bello ministerium duntaxat exhibent, scire debent, si subditi sunt, subditos quoque Regibus obfequium non fine exceptione debere. Et ut probabilis aliqua causa excuset parendi necessitatem, certe qui mercede conducti militant cives, multoque magis externi, nihil habent quo causam suam possint tueri, nisi plane ipsis constet juste pieque susceptum esse bellum cui operam addicunt. Et ut hoc constet, tamen graviter peccant quicunque non caritate populi periclitantis, fed mercede aut præda illecti bellum in genere quæstûs habent. Rident hæc multi, & negant rempublicam fine injuria gerl polle;

## Sermonem Domini. Matt. 5. 241

posse; sua retinere privatæ domûs, de alienis certare Regiam aiunt esse laudem; qui alios perdere possit eum perdendum in tempore; nihil injusti in eum qui quod justum est recuset; quæque alia funt in eam formam. Dicant quod velint, & ubi fohudinem faciunt pacem appellent. Ex illorum scitis, quæ vere scripta sunt humano sanguine, Rex ille pacis de genere humano non judicabit. Imo vero id potius vereor, ne in hâc tractatione in eam partem quæ bello nimium indulget fuerim æquo pronior. Quare sciat lector non definiendi animo hæc à me dicta, fed ut verum diligentius inquiratur: Interim fuadeo omnibus injurias ferant potius quam humanum languinem quamvis nocentium fundant, & illius dicti sæpe meminerint, Quod dubitas ne fecerus.

41. Kaj osis oz az apecos púlcio e, Et quicunque te angriaverit mille passus,] Tria injuriarum genera Christus ponit; primum quod in corpus committitur, alterum quod contra jus dominii, tertium quod contra libertatem. Hebræi, ex quo Persarum potentia Orientem invaserat, coacti fuerant inter cætera ejus servitii incommoda etiam onus Angariæ ferre, cujus immunitas ipsis à Demetrio concessa est: ut apud Josephum videre est Originum 13. Inde factum ut rei vehementer exosæ nomen etiam ad privatas vexationes producerent, ut apparet infra 27. 32. & ex multis Hebræorum Scripturæ interpretum locis. Atque in eum sensum vocem hanc

Christus usurpat.

as

-03

to-

12

V1-

e-

li-

ım

OS,

&

ım

el-

am

Da-

am

Bel-

inf-

ent

que

tati

aut

IXI-

ero

de-

ob-

ba-

erte

ma-

**Tint** 

tum

con-

cari-

ædâ

dent

geri

offe;

Milion ev, mille passus] Hæc una est earum vocum quæ cum Romano Imperio non in Græciam tantum sed & in Palæstinam pervenerunt, quam & Syrus hic usurpat, & passim Hebræorum Magistri.

Truge pel wird dvo. Vade cum illo & alia duo.] Et Hh

mo

ut f

inte

101

figt

fœ

TUT

क्रांस

50

TWY

THE

7 77

MIR.

disco

مرمر

EXET

αυτο

ad E)

מט ז

878

4

8000

4

hic supplenda sententia, addito matter potius. Ut enim iterum vapulare, majusque damnum accipere, ita & duplum operæ ejus quæ exigatur præstare nos fatius est, quam ultionem aut per nos ipsos aut per Judices exigere, aut alio quovis modo peccare in diligendi Legem. Aut certe hoc vult Christus, qua præstari à nobis fine magno incommodo possunt, qualis est miliaris unius deambulatio, ea non recufanda etiamfi per injuriam exigantur: Irenæus, # non quasi servus sequaris sed quasi liber præcedas. Nihil autem hæc obstant, quo minus placidis atque sedatis rationibus jugum grave à nobis arceamus. Si liber effe potes, inquit Paulus, eo potius utitor, &, Nolite fieri fervi hominum, 1 Cor. 7. 21, 23. Eft enim ad res multas agendas inftrumentum partim utile, partim necessarium libertas: ut non immerito vetus Poëta dixerit,

Huiov της Σρετης Σοτοαίρει δέλιον ήμαρ. Dimidia virtute caret servire coadus.

42. Tw airsvri or didev Qui petit à te da ei : ] Aliam morum partem Christus ordinat, eam scilicet qua ad beneficia pertinet, ut recte explicat Tertullianus adversus Marcionem 4. Beneficium autem maxime necessarium est sublevare egentes: Qui solent duorum ese generum, aut enim sunt Awxoi inopes, qui nullam spem habent reddendi quod accipitur; aut funt seguises, qui temporarià fortunà afflicti pecuniam non donatam sed mutuam postulant. Ab his igitur beneficiis quæ non tam homini præstantur quam humanitati, neminem vult Christus excludi: quod haud dubie ex æqui bonique regulà intelligendum est, quatenus & nostræ facultates ferunt, & iplorum necessitas postulat, ut Paulus ad Corinthios docet. Quod si omnibus sublevandis pares non simus, æquum est eos præferri quos pietatis professio nobis Daveroual, conjungit.

modo ut significet pecuniam sumere mutuam, modo ut sit samori sumere. Sed cum scenus Judæis inter se interdictum suerit, & quorum in arcto res sunt scenore jugulentur magis quam adjuventur, omnino ad significatum priorem vox hic trahenda est. Nam scenus ne speciem quidem habet beneficii.

#### MATT. Cap. 5. Vers. 43. - 48. Sect. VIII.

43. Η Κέσαντι ότι έρρεθη. Αγαπήσης τον συλησίον τε, η μισήσης τ έχθρον σε.

Jt

e,

OS

er

ın

ıæ

it,

1-

e-

Si

10-

ad

le,

re-

am

uæ

nus

me

10-

qui

aut

cu-

his

tur

di:

en-

10-

do-

nus,

bis

eat,

44. Εγω ή λεγω υμίν, αραπίπ τὰς εχθρὰς υμών, εὐλογεῖτε τῶν καπαρωμένας υμᾶς, καλῶς πιᾶτε τῶν μισᾶντας υμᾶς, κ ποπύχεως ὑπερ τ ἐπηρεαζόντων ὑμᾶς Ε διωπόντων ὑμᾶς.

45. Όπως γύηθε ήοι τε ποτερος ύμων & εν έρανοις, ότι τηλιον αυτε άνατελλει θτι ποπρες κ άγαθες, κ βρέκο θτι διαίες κ άδικες.

46. Εαν ηδ άραπήσητε του αραπώντας ύμας, τίνα μιδον τρτι; έχὶ καὶ οἱ τελώναι το αυτό πιθσι;

47. Καὶ ἐὰν ἀσο άσηθε σδυ 

αθελφες ὑμῶν μόνον, τί σθισ
αν πιῶτε; ἐχὶ κὰ οἱ τελῶναι

ετω πιῶτι;

43. A Udistis quia dictum est, Diliges proximum tuum, & odio habebis inimicum tuum.

44. Ego autem dico vobis, Diligite inimicos vestros, benedicite iis qui devovent vos, benefacite his qui oderunt vos: & orate pro persequentibus & calumniantibus vos:

45. Ut sitis filii patris vestri qui in cœlis est, qui solem suum oriri facit super bonos & malos, & pluit super justos & injustos.

46. Si enim diligitis eos qui vos diligint, quam mercedem habebitis? nonne & publicani hoc faciunt?

47. Et si salutaveritis fratres vestros tantum, quid amplius facitis? nonne & ethnici hoc faciunt?

48. Estote ergo vos perfecti, sicut & pater vester cœlestis persectus est.

Hh 2

Adno-

Adnotationes ad Sectionem octavam.

43. A Campods T whyois or, Diliges proximum tuum] רע Hebræis & Græcis o שאחסופי plerumque non fimpliciter alterum fignificat, fed eum qui conjunctus nobis fit fanguinis, vicinitatis aut amicitiæ Et quidem apud Mosen Levitici 19.18. quem locum hic respicit Christus, r est is ipse qui ibidem dicitur by is, id est, popularis. Judæi hoc arripientes ab alienigenis adeo liberalitatem fuam arcebant ut ne communia quidem humanitatis officia illis præstarent, quale est viam monstrare comiter: quod qui non faceret is apud Athenienses diris devovebatur, ut nos Diphilus docet,

- Ayrosis CV Tays agais On Esiv, erns un pearay op le odor, Η πυρ αναυσί, η Σραφθερει υδωρ. - Nescis in Dirarum carmine Hoc effe, Ni quis rectam monstraffit viam, Ignem ni accensit, siquis aquas infecerit.

Hujus generis & illa funt quæ Cicero dicit tribuenda vel ignoto, Non prohibere aquam profluentem, pati ab igne ignem capere, confilium fidele deliberanti dare. Hæc ipla autem non solita esse à Judæis præstari hominibus extraneis testantur versus Juvenalis,

Non monstrare vias eadem nisi sacra colenti:

Quasitum ad fontem solos deducere verpos. Sed & Tacitus, Apud ipsos fides obstinata, misericordia in promptu, adversus omnes alios hostile odium. Sed nimirum hic quoque error inhumanus Judæorum ex læpe jam indicato fonte oriebatur, quod abunde le omnes officiorum partes implesse crederent ii iis præceptis paruissent quibus ipsorum Civilis societas continebatur. At certe neque Lex Judaica naturalem tollebat, neque societas illa propior antiquiorem

generis

ger

qui

ur

int

eft

cur

Ch

pro

non

Na

Ta

dan

nor

den

Det

adn

effe

riut

Sap

legi

awe

conj

lon

dio

ত্ৰণ্ড

Ray

pere

rent

non

HOTU

ofe

φυλρ

# Sermonem Domini. Matt.5. 245

generis humani societatem, ad quam ille respexit qui se respezza sirles Mundi civem dixit, & Florentinus surisconsultus cum à Natura cognationem quandam

inter homines ait institutam. Inde illud,

le

æ

8.

11

m

j-

1-

15

la

ab

ec

11-

lia

11-

ex

1e

æ-

n-

m

em

ris

Homo sum: humani nihil à me alienum puto. Et quæ funt alibi in eandem sententiam. Hoc ipsum eft quod apologo Samaritani Judæo vulnerato fuccurrentis, quem Sacerdos & Levita præterierant, Christus docuit. Non negat Judæum Judæo esse " whyerev proximum, arctiore nexu confanguinitatis & propriæ ipsorum Legis vinculo: Sed oftendit id non obstare quominus communis ortus & Lex ipsa Naturæ omnem hominem omni homini faciat esse ד שאחסיסי, id eft, non alienum, sed necessitudine quâdam cohærentem, ac propterea neminem esse cui non datà occasione benefacere debeamus. Illud quidem fatendum est, cum victûs rationem peculiarem Deus Israelitis præscripsit, hoc ipso consuetudinem admodum familiarem externarum gentium redditam esse difficilem: postea etiam, cum summum impenum Judæi amisissent, arctiorem eam redditam ex Sapientûm præscripto. Atque hinc est quod passim legimus in his libris Judæos non folitos συγγενώση, αυκοδίου, κολλάωθαι, τουστρχεωθαι,, couti, una manducare, conjungi, accedere, alienigenis. Et hoc ipsum Apollonius Molo, M. Tullii Ciceronis præceptor, invidiole objiciebat Judæis, όπ μη παρεδέχοντο του άλλαις อาเลาสุดทุนเมินธร ชื่อรู้สเร ซอิเ ออริ, นาชิ หอเของลัง ที่ รอดง ซอเร nad Ettean own Han Bis (no wesaips whois, quod non reciperent aliter de Deo sentientes, neque commercium habetent cum alterius instituti hominibus: quod Josephus non negat, sed exemplo Laconicæ ζενηλασίας peregrinorum expulsionis defendere conatur. Et passim apud olephum inimici Judæis objiciunt το αμικτον, το ασύμ-Pulse vitam segregem atque sepositam, quod alio loco YOCAE

vocat riw Maires ausiav vita insociabilitatem. Sed oni fapiunt, facile vident extra Legis præscripta & Sa. pientûm sententiam à Judæis itum, cum communia quædam officia etiam ils debeantur quos à propioris necessitudinis vinculo aut lex arcet aut ratio. In Lege Mosis Deus, ut cum Tertulliano loquar, quorundam fidem paulatim ad disciplina Christiana nitorem. primis quibusque præceptis balbutientis adhue benignitatis informabat. Quare cum illam indefinitam dilectionem illi præstare nondum possent, neque promiscuam consuetudinem ferret ipsorum infirmitas, in tanto præfertim vitiorum atque impiarum superstitionum Regno, saltem in consortes sanguinis ac religionis omnia benevolentiæ officia exhiberi Deus voluit, idque ipsum, præter communes Naturæ regulas, Lege promulgata fanxit. Quamdiu, ut ad Tertulliani verba redeam, intra Israelem erat sacramentum, merito in solos fratres misericordiam mandabat (nempe in Federis formula;) At ubi Christo dedit Gentes hereditatem & possessionem terminos terra, & capit expungi quod dictum est per Osee, Non populus meus, populus meus, & non misericordiam consecuta, misericordiam consecuta, Natio scilicet, exinde Christus in omnes legem paternæ benignitatis extendit, neminem excludens in miseratione, sicut in vocatione.

kaj μισήσις τ έχθρέν σε ε odio habebis inimicum tuum: ] Hic multi putant firmum se habere argumentum quo probent omnia quæ Christus antiquis ait dicta, non ad Moss Legem, sed ad interpretationem Legis peritorum referenda. Nos autem, qui cum veteribus plerisque arbitramur Moss verba respici, sed ita ut simul refellatur prava interpretatio eorum qui ex obedientia Legis illius, quæ propria erat Judæorum, non tantum vitæ hujus commoda, sed & Regnum cœleste sibi spondebant,

neglectis

ne

ve

fic

23

qu

En

C

ju H

m

N

ru

di

tal

ce

lo

1

Aı

ďæ

de

iti

re

tai

He

qu

tal

ce

ai

a-

12

is

n

0-

71,

15

0-

1-

in

1-

e-

115

e-

ad

a-

at

lit

œ-

us,

17-

ies

ns

4771

uuis

a-

m,

re-

10-

mnt,

Lis

neglectis Naturæ & Caritatis legibus, etiam horum verborum sensum in Mosis Lege exstare non dubi-Jubentur quidem in ea Lege Judæi beneficia quædam vulgaria præftare etiam inimicis, Exodi 23. 4. fed popularibus scilicet, quod collatus locus qui est Deut. 22. 1. apertum facit. Rursum vero Exodi. 34. 11. & Deut. 7. 1. vetantur Hebræi cum septem illis populis, Hettæo, Girgasæo, Emoræo, Cananæo, Perizæo, Chivæo, & Jebulæo, affinitatem jungere, fedus facere, aut etiam eorum milereri. Habemus ergo hoftes, habemus & odium, non tamen ferinum, sed certis limitibus circumscriptum. Nam his ipfis populis pacis conditiones offerri debuerunt, ut, & vellent, exitium imminens servitute redimerent; quemadmodum recte ab Hebræis annotatum est ad locum Deut. 20. 10. Et quod post pacem repudiatam fine ulla venia jubentur internecione deleri, ad ejus ætatis homines, non etiam ad corum posteros pertinet: nam eos in servitutem Solomo recepit laudatiffimis Regni fui temporibus, 1 Reg. 9. 20. His septem populis asscribi possunt Amalecitæ, in quos Hebræi jubentur habere πολεμον narovdov bellum impacatum, atque corum memoriam delere funditus, Exodi 17. 16. Deut. 25. 19. quod itidem intelligendum puto, ut aut occidione delerentur, aut dedititiorum essent numero. Ammonitarum & Moabitarum paulo esse alia videtur ratio. Nam quod de illis dicitur Deut. 23. 6. nolim cum Hebræis quibusdam ita accipi quasi arma illis interri possent priusquam ad pacem invitarentur. Neque enim jus ullum Hebræis Deus in illorum popuforum terras concesserat, ut liquet Deut. 1.19. Sed nec Jephthes Ammonitis bellum intulit nisi post tentatas æquæ pacis vias, Judic. 11. 14. & David pacem cum iis servavit usque dum atrocissimis injuriis laceffelacesseretur, 2 Sam. 10. Quare illis Deuteronomii verbis sola federa συμμαχίας consociationis armorum vetari existimo, aut, ut alii volunt, prohiberi Israelitas pacem ab illis poscere, si illi bellum coeptassent.

Videmus igitur quousque Hebræi illos populos odiffe, aut etiam, ut Moses loquitur dicto Deuteronomii loco, abominari potuerint. Neque vero ea præcepta cum Lege Naturæ pugnant; nam ut sontes justa pœna afficiantur cum sure Natura non pugnat, quin potius ei valde est consentaneum. Sicut autem quælibet potestas publica in sui imperii subditos id jus habet, ita in Reges ac populos summus omnium Rex Deus: qui hanc pœnæ exfecutionem, quam per se facere potuerat, maluit Hebrao populo mandare, idque post longissimi temporis patientiam, cum jam ipfarum gentium facrilega facra, ferina crudelitas, incesta libido ad summum pervenissent, ut legere est Levit. 18. 24. & facunde explicatur libro Sapientiæ qui dicitur capite 12. & 13. Quare hoc ejus ex speciali Dei sententia venit, non ex lege aliqua communi, ac proinde in cæteros alλοφύλες alienigenas idem non licuit. Quod ut rectius intelligatur, distinguenda sunt tria αλλοφύλων aliemgenarum genera.

Alii enim sunt qui cum Circumcisione Judaismum recipiunt, qui vocabantur σερώλυτοι Proselyti, ac proinde pari ferme cum Hebræis jure erant, hoc inter alia excepto quod qui ex Ammonitis & Moabitis facti erant σερώλυτοι ad honores non admittebantur. Justinus recte, προσήλυτος ο σεσπινόμθηθο εί τω λαώ σεροπεχώρηκεν έςτν ως αυτόχθων, Proselytus circumcisus qui

se populo adjunxit, aquatur indigena.

Erant alii qui à falsorum Deorum cultu abstinebant, & cæteris parebant quæ in commune Adami Noæque posteris erant imperata, liberi tamen

à pecu-

pe

fu

qu

des

cu

exi

liu

da

cal

bai

qui

tue

der

tag

aut

inq

ribi

que

ligi

phu

han

13 CI

que

dixe

pop

Is qu

cuif

Nan

feris

occi

priv

abit

111

e.

as

u-

to

ue

m

ræ

m.

rii

n-

0-

20

12-

ra,

er-

X-

13.

on

έλ-

ius

m-

um

ro-

ter

itis

ur.

law

qui

ab-

A-

nen

cu-

peculiaribus Hebræorum institutis. His quoque permissum erat inter Hebræos vivere, quod oftendit aperte lex Deut. 14. 20. ubi de cadavere bestiæ suopte fato emortuæ ita imperat Moses, Peregrino qui intra portas tuas est illud dabis ut comedat, aut vendes entraneo. - Ubi peregrinus est αλλόφυλ @ alienigena cum Judæis habitans, sed jus non habens civitatis; extraneus autem cui extra fines Judæorum domici-Judæi igitur veteres incolas istos Julium erat. dailmum non professos, sed pios tamen, quos vocabant חסירי אמור Pios ex Gentibus, ut non lædebant, ita nec communioribus excludebant; At postquam summà potestate ad extraneos delatà non potuere discerni qui Noæ præcepta observabant ab eadem non observantibus, institutum fuit, vitandi contagii causa, ne quis eos extra necessitatem accederet,

aut alloqueretur, ut apparet Act. 10.18.

Cæterum quicunque fallorum deorum cultu fe inquinabant, eos Judæi, qui Christi vixere temporibus, nullo discrimine pro hostibus habebant, neque eos aut necare aut spoliare, si qua possent, religio erat: quod fatetur atque etiam defendit Josephus Albo in disputatione adversus Christianos, hanc rationem adferens, quod qui fine Lege vivat s communis omnium hostis merito habeatur, ideoque in eum nihil fit illicitum. Vere igitur Tacitus dixerat esse Judæis adversus alios omnes (nam omnes populi à vero Deo desciverant) hostile odium. Addit s quem dixi Josephus Albo idem Philosophis placuisse. Et sane sunt quædam apud Philosophos talia. Nam Democritus plane maleficos homines quosvis teris & serpentibus comparabat, atque ideo qui eos occidisfet innocentem pronuntiabat, sive id secisset privatà manu, five justu publico. Neque longe hinc abit Aristoteles, qui ait The modenishe erroy Ovod xmanche

bellum,

bellum esse acquirendi modum naturalem, & cum Euripide, Græcos in id natos ut Barbaris imperent, qua in re creditur Philippo & Alexandro bellum in A.

pop

fum

S

præ

Nar

eti

cun

lata

aliq

bell

tion

in f

erat

gen

præ

hon

TW C

dice

retr

rem

me

bat.

Ab

loca

illo

qua

nos

EXP

cen

fiam molientibus ultra æquum gratificatus.

Neque Judæi foli tales fuere in externos, sed & Græci, ut Thucydides ex Homero probat. Quin & in Romanorum Jure inhumanitatis istius extant vestigia: censebant enim suum sieri quod ad se pervenisset ex populo non sederato, nec quodvis sedus adversus hoc jus proderat, sed id demum in quo de amicitià aliquid convenerat: plane quasi Natura nullam inter homines amicitiam constituisset. Sed lux artium & disciplinarum Legem Naturæ sub pravis moribus sepultam paulatim resuscitavit.

Verum ad Hebræos posteriores ut redeamus, receptam fuisse apud ipsos sententiam recte occidi ac spoliari eos qui Idolis serviebant, ipsorum scripta oftendunt. Atqui in Lege Mosis Deus certos populos nominatim puniendos delegans fatis oftendit in alios quamvis falfis cultibus implicatos non idem juris esse, præsertim cum temporis maturitatem sui voluerit esse arbitrii. Quanquam enim valde corrupti erant istarum gentium mores jam Abrahami temporibus, tamen nondum eum impleverant modum, quem Divinæ lenitati visum erat opperiri, ut Moses nos docet Gen. 15. 16. Jam vero ut de Idumæis taceam, Ægyptios constat ante Hebræorum exitum Bovis simulachrum coluisse: nam inde exemplum fœdæ superstitionis ad Hebræos manavit: Neque tamen permittit Lex Hebræos nocere Ægyptiis. Sed & meliorum temporum consuetudo legis interpres Judæis adversatur. Nunquam enim aut populus Hebræus aut boni Principes in populos quantumvis superstitiosos bellum moverunt, nisi novis causis provocati. Mendose igitur Judæi quod in populos

# Sermonem Domini. Matt. 5.

populos definitos à Deo constitutum erat, aliovorfum traxere.

uuâ

A-

&

&

reer-

lus

de

ira ed

ra-

re-

ac ota

ouin

1u-

fui

or-

ımı

no-

ut

du-

um

ex-

vit:

gy-

egis po-

an-

OVIS

lin

ilos

Sed illud quoque notari convenit, non omnia præcepta Divinæ Legis omnium fuisse temporum. Nam quæ de prædiis erant constituta, ea certum en in exfilio Babylonico non potuisse observari, cum prædia victor obtineret. Sic etiam post translatam in Romanos fummam imperii, etfi manebant aliqua veteris Reipublicæ vestigia, leges tamen de bello indicendo gerendoque filebant, quia eminentior illa potestas, quæ armorum movendorum jus in se complectitur, ad Romanos transferat. Non erat ergo quod Christi tempore Judæi leges ejus generis suo in alias gentes odio obtenderent. Sublatis igitur illis exceptionibus quas certis causis Deus præscripserat, integrum manebat sus Naturæ, quod homines omnes hominibus commendat. Oud eis extepos τω συκδαίω, Nemo hostis viro bono, veteres sapientes dicere solitos ait Hierocles. Huc Christus Judæos retrahens præcipit aliquid majus Lege Civili Judaica. Ideo non male Tertullianus, Lex vetus amotem docet in proximos, Nova in extraneos. Neque tamen quod Christus docuit cum Lege Molis pugnabat, imo & apud Mosem Juris istius perpetui non obscura exstabant vestigia. Nam eo jure vixerant Abrahamus, Isaacus, Jacobus, Josephus, homines demerendis hominibus nati, qui omnem beneficii collocandi occasionem ponebant in lucro; quanquam illorum temporum dilectio non talis ac tanta erat quantam Christus præcepit & exemplo suo montravit: Ideo hæc præcepta non nisi apud Christianos reperiri, ait Nazianzenus.

44. Ayanan Tes exposs, diligite inimicos vestros, Exposs inimicos vocat eosdem quos μισθυτας odio accensos, qui hostili in nos sunt animo: potestque id de

Ii 2

Ora

Qu

plo

1777

fit.

Opo

con

cap

art.

fuil

qui

pot

nus

فكرنع

can

Fili

mu

qua

ın c

ex

ut fi

CU1

0

luun

eod

exor

men

ımm

gente

da,

juva

de totis populis intelligi, ut quod sequitur murerns ad fingulos pertineat. Præceptum diligendi inimicos nos didicisse per Evangelium ait Ambrosius De Tosepho cap. 1. Docet Christus delicto alterius non tolli naturam, & propterea benevolentiam in neminem debere claudi. Neque sane ulla potest esse præclarior victoria quam fi, cum ab altero cœperit injuria, à nobis beneficium incipiat. Plutarchus libro De utilitate ex inimicis capienda, Extes de x 70 71μωρίαν Φραλιπών ον καιρώ Φραχον Ο जिला सह हत. Τον ή C παισανί συμπα ποτεντα κ δεηθέντι συλλαβό μθρον, & πεμσιν εχθρέ και είκειοις πεάγμαση οι γεια βρομθύοις σσεδίω πινα C wee Juniar coder and nov, one on agana me eupheas, EXENO E adapar o n ordnes nexalxed try melawar xar Siav, Est & illud humanitatis, ultionem de inimico cujus occasio se dedit prætermettere. Quod siquis præterea infortunio ejus moveatur, & precantem sublevet, & liberis inimici aut rebus ipsius sic exigentibus promtum ostendat animum: Qui talem bonitatem non amat, is cor habet nigrum ex adamante aut ferro fabricatum.

Ευλογείτε της καζαρωιθίες, benedicite maledicentibus,] Per gradus scandit oratio, ab effectu ad verba, à verbis ad res ventura. Ut autem differat το ευλογείν benedicere ab eo quod sequitur σεσσέσχεωση precari, omnino putem εύλογειν benedicere hic esse benignis verbis compellare, quo sensu & Hebræum poni folet. Nam & Paulus εὐλογίας benedicentiæ vocem ita videtur usurpare Rom. 16. 18. Et naraea, quæ maledictum, quod τη εύλογία benedicentia directe opponitur, tum hic tum Rom. 12.14. & Jac. 3. 10. frequenter idem valet quod Latine maledicti voce exprimitur. Certe Paulus quoque opposuit inter se sudopsiv & dadopen maledicimus & benedicimus 1 Cor. 4. 12. Recte ergo verteris benedicite maledicentibus, non tamen ex vulgari usu earum vocum, sed quomodo Plautus & Heorev-Cicero loquuntur.

75

1-

)e

n

le-

n-

0

71-

Tiv val

15,

p-

us

n-

at

11-

,]

à Eiv

rin

115

nı

ta

le-

ır,

er

ır.

-10

te

ex

&

Ú-

Προσεύχεω ε ύπερ τ επηρεαζοντων υμάς, κ διωκώντων υμάς: Orate pro persequentibus vos & calumniantibus vos.] Quod olim Moses fecit, postea Christus, ejusque exemplo Stephanus, Paulus, alii. Differunt enim Sienen & empesales ferme quomodo injuria & contumelia. Quod fi diwner lupra diximus. o de empealwr Pairety nala-Openery, qui contumelià aliquem afficit ostendit eum à se contemni, ut Aristoteles nos docet Rhetoricorum 2. cap. 11. Vetus Glossarium empeales vertit calumniari, Narrant Hebræi inter Hasidæorum instituta fuille ita precari Deum, Remitte & condona omnibus qui vexant nos. Hi Hasidæi, iidem qui aliis Esseni, potissima sementis Christianorum in Judæâ. Justinus Apologetico altero de Christianis, ὑπερ τ εχθρων είχομθροι, η τες αδικως μισεντας πείθειν πειρώμθροι, precantes pro inimicis, & conantes mitigare eos à quibus injuste odio habentur.

45. Οπως γίηθε ψοὶ τῶ πατρος, Ut sitis silii Patris,] Filii Patris, id est, similes Patri, ut supra explicavimus commate 5. quod ostendit & collatio verborum quæ infra sunt commate 48. Unde etiam factum ut in quibus dam codicibus pro ψοὶ silii legeretur όμοιοι similes, interpretamento in textum recepto, quod ex Chrysostomo apparet. Ergo illud όπως γίηθε ut sitis non sinem sed connexionem significat; ut si cui dicam, Præsta te bonum civem ut patrem imiteris.

On to not not ever avantal on the mounts, qui Solem sum oriri facit super malos] Seneca ad rem eandem codem utitur argumento, Sceleratis, inquiens, Sol exoritur. Et alibi, Quam multi indigni luce sunt, & tamen dies oritur. Rursus alio loco, Ne Deos quidem immortales ab hâc tam effusa benignitate sacrilegi negligentesque eorum deterrent: Utuntur natura sua, & cunda, interque illa ipsos munerum suorum malos interpretes, juvant. Plinius Panegyrico, Sol & dies non oritur uni

citi

mu

ifta

neg

Tuc

ille

pul

eos

do

cap

bit

ur

de

frai

tare

Veg

tan

quo

mei

tole

gali

cet

plan

id e

elt :

neq

pro

tilib

Alteri, sed omnibus in commune. Adde & Jobum 25.2.

Aναπέλλεν autem etiam apud Homerum est μεπελαιών transitivum. Et solent alioqui Hellenistæ omnia verba per se αμεπάδαζα neutralia eo significatu usurpare, ut exprimant Hebræum Hiphil. Itaque & in Psalmo 148. Π'מצמח vertitur τῶ εξαναπίλουν oriri facienti: ita supra 15. καίκοι est faciunt ut andeat. Sensum hunc Hierocles non male expressit de viro bono in hunc modum loquens, Μιμένδικος το τῶς τ΄ Φιλίας μέτεροις τ΄ Θεὸν, ος μισεί μθυ κόδενα ἀνθρώπων, τ΄ δε αραθών Διαφερίντως ἀσταζετώ, In amicitiæ mensuris Deum imitans qui neminem odit, sed viros bonos eximie amat.

Bpexes, pluit] Mos antiquissimus omnium prope gentium naturæ effectus referre ad naturæ auctorem. Ita Romani veteres Jove tonante, Jove fulgurante dicebant; nec aliud intelligitur cum zal exterdes per

defectum dicimus, pluit, tonat.

Em dixaiss x, asixss, super justos & injustos Reftricte igitur intelligendum est quod dicit Scriptor Syrachidæ cap. 12. un dus auchei ne des impio, & quod bis ponit μη ανπλάδη αμαρτωλέ ne suscipias peccatorem: ut sensus sit, aut si tale sit liberalitatis genus quod in multos spargi nequeat ut tum præferatur vir melior, aut etiam ne mali adversus justa Judicia protegendi suscipiantur. Hierocles, Er miter de Ti πεεπετη τα τ Φιλίας μέτρα ποιητώμεθα, τες μθυ άγαθες, ως Σποτώζοντας τιω τέ ανθρώπου πελειότητα, κ 21 α τιω φύστι κ, τω γιωμίω παντοίως ασσαζομθροι τες δε Φαυλες, ως μηθεν λότο γνώμης είς αίρεστι Φιλίας τω έχονας, 2/0 ) μόνιω τίω κοινίω Φύσιν άγαπωντες, Amicitia mensuras in suo ordine servabimus: bonos quidem viros, ut qui in se Servent id quod homines perfectos facit, & ob indolem & ob animi propositum summe amantes: malos autem diligentes ob solam communem naturam, cum ipsi ex suopte ingenio nibil exhibeant de catero quod dignum sit amicitia.

## Sermonem Domini. Matt. 5. 255

citiâ. Est in hanc rem notabilis Senecæ sententia.

46. Τίνα μιωθον έχεπ; quam mercedem habebitis?] Nimirum apud Deum. Nam apud homines habent

ista mercedem. Vide quæ sequuntur infra 6.

e

u

e

e

5

71

e

1.

r

or

1:

bo

ir

12

TH

15,

35,

211

Se

8

h

ote

mi-

iâ.

Oi TRAGNAY, publicani] Publicanos Judæos fuisse male negat Tertullianus; quem & Matthæi & Zacchæi exemplum revincit. Quanquam existimo etiam in ludæa, ut in aliis provinciis Romanis, mancipes fuisse Equites Romanos! sed quia illi per se exercere publicum non poterant, Judæis elocasse, aut certe eos admissífe in partem quæstûs: quod ipsum nos docet Gemara Thalmudica De damno dato libro 1. cap. 10. Quanta autem fuerit Publicanorum improbitas, tum Baptistæ ad ipsos sermo docet, tum & Jurisconsulti, in quorum numero Ulpianus, Quanta audacia, quanta temeritatis sint Publicanorum factiones, nemo est qui nesciat. Exstat apud Livium narratio de Posthumio publicano qui multis annis parem fraude avaritiaque neminem habuerat. Apud Plutarchum est de Græcis, To TELWER OVER OF HYOLUTA Vedigal conducere probro ducunt. Verum Judæi non tantum improbitatem quæstui plerumque connexam, sed ipsum etiam quæstum exsecrabantur : nimirum quod indignum crederent Judæo homine inftrumentum fieri externæ servitutis, quam ipsi ægerrime tolerabant, adeo ut multi ipsa etiam tributa & vectigalia specie pietatis abnuerent, ut Josephus nos docet & Evangelii historia. His de causis Publicani plane eodem loco habebantur quo Edvingi Gentiles, id est, αλλόφυλοι alienigenæ à Deo alieni. αμαρτωλοί Hebræorum Magistris dicti τον hoc elt a Savous, arax os, exleges, dissoluti, qui neque Legis neque disciplinæ Judaicæ ullam habebant rationem, propterea Publicani modo junguntur & Prixois Genulibus, modo auapradois pessatoribus, ac nominatim

fic

117

Fu

for

un

ftc

Va

λH

Sci

pr

VO

Ta-Na

Ago

loi

Mo

Thi

CKE

cum

exi

ren

ad !

051

ETEPO

Na6

T A

xim

vale

indi

9400

Own

lequ

tatio

pon

mus movais meretricibus, ut multis in locis videre eft. Et hunc ipsum locum designans Justinus Apologetico fecundo, pro eo quod hic est malavay Publicani ponit movos cinædi, exoleti, quia pariter isti omnes impuri atque intestabiles habebantur, neque Sacris tantum, sed & communi convictu indigni, ut alibi apertum fiet. Ac ne ad testimonii quidem dictionem admissos fuisse Publicanos apud Judæos Judices in Pandecte Thalmudico præscriptum est. Atque hinc etiam factum reor, ut sequenti commate pro οί τελωναι publicani quidam codices scriberent οί εθνικοί Gentiles, tanquam ista tantundem valerent. Optime autem Christus ostendit quam exiguæ virtutis sit benemerentibus benefacere, quando idem faciunt non modo Legisperiti & Pharisai, quos longe superandos à nobis antea dixerat si in cœlum ingredi vellemus, verum ipfi etiam profani & vitæ alterius fecuri homines, quales vulgo existimabantur esse Publicani. Talium enim est ista sententia,

Μισούντα μίσο, κ Φιλενθ τωτερθίλα.
Malis malevolo sis, amantem plus ames.

Et quæ alia funt ad eam normam.

47. Azwame τω αδελφες, salutaveritis fratres vestros] Recte interpretatur Syrus de blanda compellatione, qualis est ista, Ut vales? Rectene omnia?
Vide 2 Regum 9. 17, 18, 19, 22. Id enim proprie
est quod Hebrzi & Syri dicunt de pace interrogare.
Hzc autem officia Judzi solis fratribus, id est, Judzis przstabant; czeteros indignos habentes quos
salutarent: quos Christiana disciplina adversus eos
solos observavit qui Christum professi postea ab eo
defecerant, ut docemur Epistola Johan. 2. commate 10. Quod hic quidam codices habent φίλες
amicos ex interpretamento est.

Περιοτον, amplius] Scilicet τ πλωνών quam publicani:

## Sermonem Domini. Matt. 5. 257

ficut in Pharifæorum comparatione no weloseven ab-

undare supra usurpavit.

nt

es

bi

0.

es

ro

ne ne

fit

nt

e-90

di

ius

ffe

ve-

m-

ia?

rie

are.

Ju-

uos

eos

eo

om-

185

anı:

icut

48. Erede sy upers rixtor, Estate ergo vos perfecti Fuerit forte in Hebræo Matthæi קרשים fancti, ut somta sit sententia ex Levit. 11.44. 19. 2. 20. 7. unde eam Petrus accepit, ut videre est priore Epifola 1. 16. aut maran perfecti, ut Deuter. 18. 13. Valde affinis funt fignificationis and fanctus & 71-MG perfectus, unde & mais perficere Græcis & Scriptori ad Hebræos est analew sanctificare. Proprie autem to Taxou five fanctitatem hic Christus vocat bonitatem veram atque finceram, quæ fit er τω evay in re ipsa non ev τω δοκειν in eo quod appareat. Nam & modo vertunt #λίου, ut Gen. 6. 9. modo ασλασον, ut Gen. 25. 27. losephus non male in hanc sententiam dixit de Mole agens, O nuerto vous ferns axear Dun x na façar τω δρετίω εχοντα τ Θεον Σποφήνας ωήθη δειν της ανθρώπης cuerns πειράοθαι μεταλαμβάνον, Nostrarum legum auctor cum docuiset in Deo esse sinceram puramque virtutem, existimavit hominibus hoc agendum ut ejus virtutis sierent participes. Rem ipsam antiquissimi Scriptoris ad Diognetum verbis rectius quam meis explicabo, οπις το τη πλησίον αναδέχεται βάρ Φ, ος ον ω κρειστων έπν ιπρου του έλαθεμβρου εύερρετείν εθελό, όσα σβά τε Θεε λαδών εχή ταυτικ τοις επιδεομθροις χορηγών, Θεός γένετας τ λαμβανόντων, έτος μιμητής επ Θεέ, Quisquis onus prozimi in se suscipit, qui in quo plus valet in eo minus valenti opitulari vult, ea que à Deo accepta habet aliis maigentibus impartiens, Deus fit accipientium in eo quod Deum imitatur. Ita optime cohæret hoc din-Oumpea hæc acclamatio monitis superioribus, simulque lequentia connectit. Confirmat eandem interpretationem Lucas qui quod hic est reheur perfects exponit sixtiquores misericordes, quod est benefici : Sie & ultinus KK

Justinus Martyr pro eo quod hic scribitur Texes perfecti posuit zensoi zi oixtiqueves benigni ac misericordes. Ita enim Hellenistæ eam vocem usurpant. In Dei imitatione summam hominis felicitatem esse positam quidam etiam Philosophorum viderunt. Plato dicebat, Τέλ Φ τ αραθών το όμοιω βήναι Θεω κατά το διωατόν. ομοίωσιν ή δικαιον κ όσιον μξ Φρωνήσεως γιέωχ, Finis bonorum Deo similem fieri quoad fieri potest. Similitudo vero in eo consistit ut justi & sancti simus accedente & prudentia. Idemque optimus est Dei cultus, ut Pythagorei dicebant, Τιμήσης τ Θεον άρισα έαν τω Θεω τω Alavoiar ousiwons, Optime Deum honorabis si ei mente sis fimilis. Hanc autem imitationem Pythagorei peculiariter etiam spectari volebant in beneficentia erga homines quosvis. Nam vir bonus, inquit Hierocles, μιμέτα κ ον τοις το Φιλίας μετροις τ Θεον, ος μισε μον έδένα ανθρώπων, το τ Φιλανθρωπίας αγαθόν κοινώ τω γρα wegrewων, etiam in amicitiæ mensuris Deum imitatur, qui neminem hominum odit, toti generi porrigens bonitatis sua munera. Iamblichus, Εύδαιμων έςτν ὁ Θεω κατά το Swardy ouosos, Felix est qui Deo quantum pote est similis.

Sc

Jea

am

77 7

28

705

Errant autem qui hinc colligunt ea quæ in his sermonibus à Christo dicuntur, confilia esse non præcepta, aut certe præcepta peculiaria wis wherem-TOS EDIELOPOIS, ad perfectionem tendentibus. Verba enim apertiora sunt quam ut negari possit præcipi hæç, & quidem omnibus qui intrare cupiant in Regnum cœleste. Ita & Paulus omnes Christianos vult esse Taleiss perfectos, 1 Corinth. 14. 20. Coloff. 1. 28. & 4. 12. & imitatores Dei, Ephes. 5. 1. Adde Lucz 6. 36. Jac. 1. 4. & 3.2. 1 Joh. 1.7. & 3. 3. 1 Pet. 1.15. Sed & Justinus in dialogo cum Tryphone Ti Actor Spread perfectum fieri ipse interpretatur Christianum fieri. Quanquam scio alibi vocem Takes perfecti Christianorum inter se comparatione accipi: sed hic ei signifi-HUGOcationi locus non est.

# HUGONIS GROTII ADNOTATIONES

AD

## Sermonem Dni in Monte habitum.

MATT. Cap. 6. Verf. 1 .- 4. Sect. IX.

1. ΠΡοσέχετε τω ελεημοσύνω ύμων μη ποιείν εμπεωθεν τ άνθρώπων, πεώς το βεαθήναι αυτοίς εί η μήγε, μιθον σου έχετε ωθοί τω πατεί ύμων τω όν τοις έρανοις.

ei n

1v.

0-

1-

w

îs

l-

a

.

e

r,

7-

is.

15

n

11-

m

C,

m

Te

8

æ

5.

2. Όταν εν ποιης ελεημοσύνω, μη σαλπίσης εμποσθέν σε, ώσσερ οι πολειτιμή ποιεσην οι το σαμαγωρούς κλ ου το ρύμας, όπως δοξαδώσην που το ανθρώπων. άμθω λέγω ύμιν, απέχεσι το μιδον αυτών.

3. Σε δε πιεντος ελεημοαιώμ, μη γνώτω η δρισερά σε πια η δεξιά σε

4. Όπως η σε η ελεημοσωη όν τῶ κρυπῶ. Ε ὁ πατήρ in absco σε ὁ βλέπων όν τῶ κρυπῶ, αὐπὸς ὁποδώσο σοι ἐν τῷ Φανερῷ. det tibi.

I. A Ttendite ne justitiam vestram faciatis coram hominibus, ut videamini ab eis: alioquin mercedem non habebitis apud patrem vestrum qui in cœlis est.

- 2. Cum ergo facis eleemofynam, noli tubà canere ante te, ficut hypocritæ faciunt in fynagogis & in vicis, ut honorificentur ab hominibus: Amen dico vobis, receperunt mercedem suam.
- 3. Te autem faciente elecmosynam, nesciat sinistra tua quid faciat dextera tua:
- 4. Ut sit eleemosyna tua in abscondito, & pater tuus qui videt in abscondito, rededet tibi.

Kkz

Adno

#### Adnotationes ad Sectionem nonam.

I. HN dixacorculu vun, Justitiam vostram] Cum ita legisse Syrum & Arabem appareat, nec desit librorum auctoritas, omnino hic accidisse arbitror quod alibi fæpe in his libris, ut altera lectio ex interpretamento glossematis nata sit. Quia enim δικαιοσιώη justitia in lensu έλεημοσιώης misericordia erat gloffema, id est, vox minus usitata, & Judæis Hel-Ienistis quam Græcis notior, ideo asscripta est vox altera usûs frequentioris. Docet hic Christus exemplis beneficentiæ, precationis & jejuniorum, non posse Deo probari quæ ideo fiunt, ut aut laus captetur aut gratia. Quam sententiam Philo facunde, ut folet, his verbis expressit libro de Caino: Eugyors miνω σκοπών άπωντας & σου λεχωίνες χαρίζεος πιπεάσκοντας μαλλον ή δωρκιδύες, κ ές οίζιεθα λαμβάνειν χάρκας, wees annitar ansulves. of who by organies anorgh Emanor η πμίω Ιηρωμίνοι, ζητέντες χάριτος αντίδισον, εύπζεπει δωρεάς ονόματι κυρίως προιστυ ερχάζονται, Si recte consideres, invenies plerosque eorum qui benefici dicuntur vendere magis sua quam donare, & eos qui accipere putantur, ea emere versus: Nam qui pro datis repensationem venantur bonoris aut laudis, ac sic beneficio vicem expetunt, sub honesto liberalitatis nomine auctionem potius faciunt: & quæ sequuntur. Sic & Abenesdra ad Decalogi initium: Siquis, inquit, pauperi largiatur aliquid, ne id faciat spe gloria ab ipso consequenda, aut ut hominibus se jactet: nam si id faciat, potiorem ducet gloriam qua est apud homines quam eam qua à Deo est opum largitore. Est in hunc sensum infignis locus in secundo de Republica Platonis, ubi + dinacer justum describit ardea αωλέν κ χωναίον, κατ Αιοχύλον, ε δοκείν αλλ είναι αγαθίν Efedora, virum sincerum atque generosum, qui secundum Eschylum bonus non videri sed esse velit. Nam, inquit, OST 39110 PED

मध्ये प्रवाह

fitne g mi omni resp

Poet

Quil

Et i

άθαιρετέον το δοκέν εί δ δόξει δίκαι είναι, έσονται αυτώ नाम्यों मुद्रों विकारकों, विवाहिएसा काश्वरक संभवा वर्तनिश्व हैं। संमा है थी-Tais en T dapearte & Than Erexa toistos en Julivatio 3 πίντων ωλίω δικαιοσιώης, Removendum est illud Viders velle. Si enim justus esse videri velit, bonores & munera eus erunt qui justus esse videtur; incertumque evadet, fine ille ejus quod justum & rectum est, an vero bonorum 8 munerum causa talis. Exuendus ergo præter justitiam omnibus, & quæ sequuntur. Æschyli versus quos respicit noti sunt, de Amphiarao quidem dicti à Poetà, at de Aristide Athenis intellecti:

)

1

t

2

n

t

y

9

ŀ b

15 æ

€.

d

171

it,

Où 20 donen agisos ast enay Jetes, Βαθείαν άλοκα 2/α Φρενός καρπέμθο, ΑΦ ης τα κεδνα βλασώνει βελεύμαζα. Namque allaborat effe, non credi, optimus, Sulcos profundos mente demerfos gerens, Unde illa sese pulchra consilia exserunt.

Quibus addere liceat & hos Philemonis versus:

Ανηρ δικαιός εςιν, εχ ο μη αδικών, Αλλ όσις αδικών διωάμθυ Φ μη βέλεται. ούδ' ος τα μικρα λαμδάνειν απέχετο, Αλλ' ος τὰ μεράλα καρτερεί μη λαμβάνων, EXELY Sundicho & neater alymins. Oud of Tauta marta 2/4 Appart . Αλλ' όςις άδολον γνησίαν τ' έχων Φύσιν Eway Swar & & Soner eway JEASI. Non Justus omnis abstinens injuriæ est, Sed qui nocere cum potest tunc abstinet; Nec qui recusat parva, sed qui maximis Tentatus, animi robur invidum gerit: Nec quisquis ista quolibet prastat modo, Sed qui dolosi nescius fuci, integrà Probitate, Justus effe, non credi, cupit.

Et illa egregia Hieroclis: Har & a apenova the Juxles πικ τετο όντως δρετή ε Φιλοσοφίας νόμος. Τα ή μόνον σεος av Jpa-

bial

leba

à T

nis

fact soer

0

Poe Tota

cerc

reft

ofte

ma:

fibi,

Ep

lon

8771

Qui

ergo

tiat

mif

resi

apu

Ch

nen

hor

per

ret.

put

ανθρωπίνω εὐοχημοσιώνω πείνοντα, δελοπεεκή επι σοφίσματα ε σιιαγεαφία τ΄ καλών, τ΄ ωθα τ΄ πολλών επαινού βηρωβήη, ε δοκείν μόνου αὐτον εἰναι αἰγαθον των πασαν ποιεμβήη Φρουπίδα, Omne enim id quo melior redditur animus, hoc virtus est ε lex Philosophia. Qua vero in hoc tendunt, ut apud homines speciosi simus, serviles sunt fallacia ε rerum honestarum adumbrationes, qua laudem ab aliis venantur, ε omnem curam in eo ponunt, ut quis bonus videatur. At plerisque hominum, ut dicebat ille, major fama suis est quam virtutis. Quod autem Christus conærenter hic posuit opera misericordiæ, preces, 
ε jejunium, fecit hoc quoque non sine exemplo. 
Passim enim ista ut ὁμογρη congenera jungi solebant.

Vide Tobiæ 12. 9.

Micoo, mercedem] Voces Hebrææ quæ Græcæ huic fæpe respondent אחנה & נרהו promiscue mercedis & doni habent fignificationem, quo magis apparet non eam esse vim hujus vocis ut æqualitatem inter factum & rem desideret. Sed neque Latina vox id exigit. Est quidem merces, ut Varro vult, à merendo: at merere & mereri Latinis veteribus erat consequi pro re aliqua. Terentius, Egone illam cum illo ut patiar nuptam unam diem? nil Juave meritum est. Cicero: Quid enim mereas, ut Epicureus esse desinas, & fimilia. Merces illa quam Deus rependit obedientiæ noftræ fundamentum habet in liberali ac misericordi ipsius Alioqui non digna funt quæ hic patipromissione. mur (est autem patientia pars nobilissima obedientiæ nostræ) glorioso præmio quod nobis obventurum est: Breviter & bene Salvianus: Indignum est ad futuræ gloriæ comparationem omne opus humanum. Sed de his plenius ad Lucam capite 17.

2. Μη σαλπίσης, noli tubâ canere] Recte post Chrysostomum Theophylactus notat non moris id fuisse
apud Judæos, sed locutionem esse παροιμιώδη proverbialem.

## Sermonem Domini. Matt. 6. 263

hialem. Nam tubâ convocare populum Hebræi solebant, ut Moses nos docet: atque inde ad Tyrios, à Tyriis ad Tyrrhenos, qui & ipsi propago sunt Tyriorum, ut nominis vestigium indicat, à Tyrrhenis ad Græcos tubæ usus pervenit. Est autem σαλείνι tubâ canere, populum testem quærere. Basilius facunde dixit, ut solet, ε εὐπείος σαλπζουθέης ὁΦειλος είνι, beneficentiæ quasi per tubam proclamatæ nullus usus.

Poetà loquar, mores personati. Vetus dictum est:

Totus mundus exercet histrioniam.

TO

ίη,

01-

tr-

ut

re-

-90

11-

or

us

es,

0.

at.

110

dis

ret

ter

id

do:

bro

iar

:0:

ia.

ræ

ius

iti-

en-

tu-

um.

ry:

er-

Ev F owwaywyous, in synagogis] Recte transferas in tirculis. Latissime enim patet vocis usus: neque hic restringi debet ad Proseuchas, quod & sequentia ostendunt. Quin & nunc Judæi liberalitatem suam

maxime oftentant in exsequiis mortuorum.

Aπέχεσι, receperunt] Ita & Latine dicimus habeat shi, id est, nihil ultra exspectet. Apud Arrianum Epicteto: ἀπέχεις πάντα, habes omnia. Plutarchus Solone: Ο ἐν χάμω παρορῶν το καλὸν ἐ τέκνων ένεκα δηλός επ, ἀλλ΄ ηδονης ἀγοιλυ. Τοντα μιθον ἀπέχει, θα in nuptiis id quod honestum est prætervidet, ostendit uxorem se ducere voluptatis non liberûm causa: habet reso mercedem. Directe opponitur hoc Christi enuntiatum opinationi Hebræorum sentientium opera misericordiæ quæ siunt invocato Deo, spe tamen & respectu humanæ laudis, minus habitura mercedis apud Deum, neque tamen mercede caritura. At Christus docet habituros eos quod voluerunt, inanem scilicet gloriam nec quicquam præterea.

3. Μὴ γνώτω ἡ ἐριστερά σε, nesciat sinistra tua ] Est & hoc è proverbio sumptum, cui non dissimile illud Imperatoris, qui interrogatus quando signum itineri daret, dixit se tunicam quoque abjecturum si consciam putaret. Sensus est. Benefac quam potes occultissime.

4. OT WS

I

4. 'Οπως ή σε ή ελεημοσιώη ου τω κουπω, 'Ut fit elecmosyna tua in abscondito] ή sit id est γωητωι fiat, & οι
τω κρυπω in abscondito expressum est ex Hebræo. Nam
quod Græci uno verbo dicerent κούφα clam, id Hebræi dicunt υκός, atque ita cætera ejusdem formæ.
Græci quidam Jud. 4. 41. υκός νερυφη
abscondite. Vocem hanc ελεημοσύνης eleemosynæ impie
irridet Julianus.

O βλεπων εν τῷ κρυπῶ, qui videt in abscondito] Deest Articulus, ut sit ὁ βλεπων τὸ εν τῷ κρυπῶ, qui videt id quod clam est, quod est, ut diximus, τὸ κρυΦα γμόριθμον quod clam sit. Sic quod infra 22. 30. dicitur εν ερανῶ in cælo, Marcus addito articulo explicat, οἱ εν ερανῶ qui in cælo. Sic infra 10. 23. εν τῆ πόλει, in civitate istò, positum est pro οἱ εν τῆ πόλει qui in civitate istò. Marci 8. 26. εν τῆ κώμη in vico, pro τ εν τῆ κώμη eo-

rum qui funt in vico.

MATT.

OF

वाड का भोग व

HUEAS

KAHO

TÚ M

והשו

Ma.

yanw.

1 2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 / 1/2 /

## MATT. Cap. 6. Verf. s. - 15. Sect. X.

5. ΚΑΙ όταν σεσσεύχη, σεκ ή Φιλεσιν ου Τ σεμαγωρούς & ω Τ γωνίαις Τ σεμαγωρούς & ω Τ γωνίαις Τ σελαπών ες ωης σεστεύχεωσει, όπως αν Φαμπ πις ανθρώποις. αμείω λεγω ύμιν, ότι απέχεσι Τ μιθον ωπών.

à

m

9-

e.

n ie

ft

id

OY

2000

â.

0-

T.

6. Σὺ δὲ όταν το σεντύχη, 

πελθε εἰς τὸ ταμμιείον σε, καμ

εὐκους τὶ μὸ βύραν σε, πεόσευξαι

τῶ πατεί σε τῷ ἐν τῷ κρυπλῷ.

ἐ πατήρ σε ὁ βλέπων ἐν τῷ

κυπλῷ, ১ποδώσο σοι ἐν τῷ Φα
κρῷ.

7. Προσευχόμθροι ή μη βατπλογήσητε, ώσσερ οἱ έθνικοί δοιὰτι ηδ ότι εν τῆ πολυλογία ωτῶν εἰσακκοθήσοντας.

8. Μη έν όμοιω ήπε αυτοίς· ως ηδό πατηρ ύμων ων χρείαν ηπηπεδ ε ύμας αιτήσαι αυτον.

9. Ούτως έν ποσεύχεδε ύμες' Πάτερ ύμων ο έν τοις έ-

10. Ελθέτω ή βασιλεία σε ψηθήτω το θέλημά σε, ώς έν ψου, κ όπι τ γης.

11. Τον άρτον ήμων τ Ιπιάαν δος ήμεν σήμερον.

12. Καὶ ἄΦες ἡμῖν τὰ ὀΦίὑμαΐα ἡμῶν, ὡς κὰ ἡμῶς ἀΦίε-Ψυ τοῦς ὀΦειλέταις ἡμῶν.

T cum oratis, non eritis ficut hypocritæ, qui amant in fynagogis & in angulis platearum stantes orare, ut videantur ab hominibus: amen dico vobis, receperunt mercedem suam.

6. Tu autem cum oraveris, intra in cubiculum tuum, & clauso ostio, ora patrem tuum in abscondito: & pater tuus qui videt in abscondito, reddet tibi.

7. Orantes autem, nolite multum loqui, ficut ethnici: putant enim quod in multiloquio fuo exaudiantur.

8. Nolite ergo affimilari eis. scit enim pater vester quid opus sit vobis, antequam petatis eum.

 Sic ergo vos orabitis.
 Pater noster qui es in cœlis, fanctificetur nomen tuum.

10. Adveniat regnum tuum. Fiat voluntas tua, ficut in cœlo, & in terra.

11. Panem nostrum supersubstantialem da nobis hodie.

12. Et dimitte nobis debita nostra, ficut & nos dimittimus debitoribus nostris.

LI

13. Kaj

13. Και μη εισενέγκης ήmas es mopartion, alla pura मीत्रक क्रांक है अकामिह. व्या वह हथा y Baon Aria, x i duvapus, & i dora eis cor awvas. apli.

14. Ear 20 apris tois av-प्रश्नाड के के क्रमिश्मकार का των, άφήσε & υμίν ο πατήρ υ-

may o seguio

15. Ear j μη αφηπ τοις ανθεώποις τα ωραπωματα αυτων, εδε ο πατηρ υμων αφηση fter dimittet vobis peccata หน่ เมื่อสู่สิยผลหน บุนผิง.

13. Et ne nos inducas in tentationem. Sed libera nos à malo: quia tuum est regnum, & potentia, & gloria in secula. Amen.

Et

fti

Sti

fin

HTE

Lu

9. 1

18.

Ch

ulu

QHE

Ch

plex V12

libr

Chi

fun

neli

prec

ven

Præ

oftic

den

T

lect

terp

liter

Sed

14. Si enim dimiferitis hominibus peccata corum: dimittet & vobis pater velter cœlestis delicta vestra.

15. Si autem non dimiferitis hominibus: nec pater vevestra.

#### Adnotationes ad Sectionem decimam.

5. [N 7 ywiais 7 wharton, in angulis platearum] Latine in compitis, ut Cicero atque alii loquuntur. Fodem fensu dicitur in triviis. Catullus,

Omnibus in trivis valgatur fabula paffim.

Mulæus,

- CH DE OTWITH

בסיסי סחבף דוצבו דוה ביו שפום סוסי מאצו.

-- in caligine siquid

Fecerit, in trivis hoc rdem protimus audit. Solebat enim plebis concursus esse in triviis: ind verba trivialia.

Eswas,, stantes Stantes orabant Judæi nisi luch tempore: tunc enim orabant proni aut in genibu Vide Dan. 9.20. Imitati hoc Christiani: nam Quadragelima, quod tempus poenitentiæ dicatum orabant in genibus. Diebus Dominicis & in Pento coste, id est totis Quinquaginta diebus post Palcha non nifi stantes: ut docet Tertullianus De coron militis, & Canon ultimus Synodi magnæ Nicæenia

as in

nos

reg-

ia in

ho-

efter

mile-

ccata

um

lo

ind

idû

ibu

m 4

tum

ento

fch2

ron

enfi

E

Et qui poeninentiam agebant delictorum intra prafituta tempora erant annimoras, postea sumes uns.
Statio igitur apud veteres non quemvis sed receptissimum orandi modum signisicat. Ita Marci 9. 25.
simu summ ucesseux allus, & sum stabitis ad orandum.
Luca 18. Pharisaus stans orat. Et apud Nehemiam
9.5. populus ad preces jubetur consurgere. Et Gen.
18. 22. ubi in Hebrao est Abraham stabat coram Deo,
Chaldaus vertit orabat. Neque aliter verbum standi
usurpatur Jerem. 15. 1. 18. 19. & Job. 30. 20. Atque ita vocem stationis usurpant tum Judai tum
Christiani veteres; interdum & superdornius per complexionem pro piorum conventu. Loca passim obvia apud Hermiam, Tertullianum, Cyprianum, qui
libro de Oratione, quando stamus ad Orationem.

6. Els to requier ors, in cubiculum tuum] Agit hic Christus maxime de precibus quæ non in commune funt, sed in usus peculiares; quales erant illæ Cornelii Centurionis. Alioqui socologica laudationes & preces pro bono communi non vetat palam in conventibus fieri, imo alibi etiam jubet, ut infra 18. 19. Præterea omnia ista quæ de conclavi & observando ostio dicuntur sunt desumta ex communi usu ad ea denotanda quæ sine strepitu siunt. Vid. Esai. 26.20.

Τῷ ἐν τῷ κρυτῶς qui est in abscondito: ] Placet hæc lectio, quam & infra commate 18. ipse Latinus interpres sequitur; ut id notet quod ex Hebræorum literis hausit Orpheus ita de Deo unico loquens,

--- अर्थेश नाड वर्णांग

Είσε α θνητών αυτός γε ή πάντας δε άται.

--- nec conspicit illum

Mortalis quisquam ; videt ipse sed omnia solus.

& Philemoni idem eft,

O πάνθ' ὁρῶν τι κ' αὐτὸς έχ ὁςώμθυ. Qui cunsta cernit, ipfe sed non cernitur.

Lla

Est locus huic loco non dissimilis in Epicteto Ar. riani 1.14, 'Οπων κλείσηπε πὰς βύρας κὰ σκότος ενδον πιήσηπε μεμνηθε μηθέποτε λεράν ότι μόνοι ες ε΄ εδε ες ε, ἀλλ' ε Θεὸς ενδον ες. 'Obi oftia occluseritis, & tenebras feceritis intus, nolite dicere Solos vos esse: nam Deus intus est.

7. Min Bailo λογησητε, ωσσερ οι Edvingi nolite multum loqui, sicut ethnici: ] Non vetamur aliquandiu continuare orationem, quod fecit Christus & Apostoli, neque id quod follicite expetimus repetere aliquoties, quod itidem Christum fecisse videmus, przsertim in supremà illà pro Apostolis & credentibus precatione, ut & Paulum; fed prohibemur Dee verba annumerare, quasi ille preces ex prolixitate potius & labore externi istius operis quam ex intimo animi affectu, cui excitando non indicando in precibus verba inserviunt, metiretur: Ne agmine verborum adeundum putemus ad Dominum, ait Tertullianus. Aliud eft fermo multus, aliud diuturnus affedus, ait Augustinus Epistola 121. Erant autem huic vitio minus obnoxii Judæi, ut qui potius docerent preces concifas effe debere; quod hodieque exftat apud Abenesdram initio ad Ecclesiasten, & in aliis ipforum libris: & apud Sirachiden eft, My de Topisσης λόγον εν σεοσυχή σε, non iteres verbum in oratione tua: ubi domper + rojer iterare verbum idem est quod hic βαθολογέω, petitionem commendandam modeste Deo tumultuosa loquacitate jactare, ut loquitur Cyprianus sermone De oratione Dominicà. Ideo Christus exemplum vitandi moris ab exteris gentibus petiit, quibus id erat perquam familiare. Unde illud in

Obe jam define deos, uxor, gratulando obtundere, Tuam esse inventam gnatam: nisi illos tuo ex ingenio judicas,

Ve nil credas intelligere nisi idem dictum est centies.

Con-

C

d

C

Ci

Q

gt

re

pa

Lin

A

qu

tu

fo

fe

di

fa

or

te

qu

re

pl Fa

## Sermonem Domini. Matt. 6. 269

Contra eum morem est illud Plauti in Pœnulo,

Paucis verbis rem divinam facito.

۱r-

-1010

itii

10-

iti-

oli,

10-

æ-

ous

)eo

ate

mo

re-

ier-

tus,

VI-

ent Stat

1115

1020-

tone

od

Deo

nus

ltus

in,

enso

1.

on-

Centies idem dicere est Baffodozew. Quod vero ibi de gratiarum actione dicitur, idem in precibus sieri consuesse ostendunt hymni Græcorum, & quæ in

eam rem disserunt Plato, Juvenalis, Perfius.

Eθνικώς Gentiles autem Judæi Hellenistæ vocabant τον αλλοφύλες alienigenas ex strictiore usu ejus vocis. Quanquam enim significatu laxiore etiam Judæi εθνος gens vocantur Joh. 11.51. Act. 10.22. 24.10. & alibi; receptius tamen erat ut Judæos vocarent λαθές populum, cæteros εθνη gentes, quomodo Hebraice illi τη, isti τη νου vocabantur. Atque ita opposita inter se inveniuntur λαθός και εθνη populus & gentes, Act. 26. 17, 23. Causa distinctæ appellationis hæc, quod εθνη gentes vocarent quamvis hominum multitudinem, λαθό populum autem coetum jure ac legibus sociatum, quod in Judæos eximie competebat. Quo sensu Deus gentes profanas ad Evangelium vocans dicitur sibi comparâsse λαθόν εθνων populum ex gentibus, Act. 15. 14.

Εν τη πλυλογία, in multiloquio suo Id est, πλυλογίας ένεκα longa orationis causa. Sperant, inquit, profanæ illæ gentes ideo se exauditum iri quia longæ orationis tædio se defatigant: πλύλογοι multiloqui autem solent iidem esse βατίολογοι verborum repetitores, quia ut multa dicant necesse habent sæpe jam dicta repetant. At quæ nihil nisi quod opus est complectitur oratio non potest πλυλόγων verbosa dici.

Facete Philemon,

Τον μη λέγοντα τ δεόντων μηδε εν Μακρον νόμιζε, καν δύ έπη συλλαδάς. Τον δι εύ λέγοντα μη νόμιζ είναι μακρον, Μηδ' αν σφόδρ' έπη πολλα κ πολιώ χρόνον. Τεκμήριον ή τέδε τ Όμηρον λάδε.

OUTOS

Ovros Dipliv pue ladas ex w yeapa,

And soe es Opensov elemen parpov.

Quicunque dicit ad rem qua non pertinent,

Duas locutus syllabas prolixus est:

At bene dicentem ne prolixum dixeris,

Quantumvis dicat multa & multo tempore.

Ab Homero sume testimonium tibi;

Is cum exarârit versum tot milia,

Nemo est Homerum qui prolixum dixerit.

8. Olde 30 i mamp ouis in zenau exem, scit enim Pater vester quid opus sit vobii] Solebant Græci Romanique etiam scelerata & inhonesta à Diis suis petere, votis clam conceptis, ut passim docemur. Christus tamen eo non respicit, sed quod non contenti in genere se suaque commendasse, longo verborum ambitu exprimerent quæ bona sibi vellent dari, vitam longam, robur corporis, formam, victoriam, eloquentiam, gratiam potentum; quæ omnia late exsequitur suvenalis. At Plato potius ita orandum ait ut Poëta quidam præscripserat,

i

a 0 d

A

fi

pi

C

P

n

fc

0

fil

21

ci

Ζεῦ βασιλεῦ, τὰ μθὸ ἐθλὰ τὰ εὐχομθύοις τὰ ἀνεύκτοις Αμμι δίδε τὰ ἢ δόνὰ τὰ ἐὐχομθύοις ἀπαλέζευ.

Da, Deus, hac nobis que funt bona, sive precemur Seu non; que mala sunt, etiam illa precentibus auser. aut ut Lacedæmonii ne nada din mis apassis con our obsessiva, ut bonesta cum bonis det Deus: nec quicquam addendum ultra. Consentit Platoni vetus Poëta cujus hic est versus,

Mή μοι γωνοιθ' à βάλομ' απλ' à συμφέρει.

Ne sit mihi quod opto, sed quod expedit.

Quos secutus Juvenalis, cum dixisset,

Evertère domos totas optantibus ipsis

Di faciles.

idque multis comprobasset exemplis, tandem ita concludit,

— Si

Si confilium vis, Permittes ipfis expendere numinibus, quid Conveniat nobis rebufque sit utile nostris. Nam pro jucundis aptissima quaque dabunt Dî. Carior est illis bomo quam sibi; nos animorum Impulsu & caca magnaque cupidine dutti Conjugium petimus, partumque uccoris; at illis Notum qui pueri, qualisque futura sit uxor.

Addit & formulam precandi,

n

.

m

m

1-

n-

Si

Orandum est ut sit mens sana in corpore sano. Ex quibus fatis apparere arbitror, quomodo hæc Christi verba cum superioribus cohæreant. Quid, inquit, multis verbis opus est ea commemorare quæ ad vitæ hujus ulum pertinent? fatis fit generaliter optare id quod expedit. Nam quid cuique expediat plerumque ipsi homines nesciunt; at scit Deus. Adde quod infra eft commate 32. Ex hoc loco lumfit Julianus quod dicit, Privson oi Osoi mis soyas, Dii preces antevement, ut illud quod apud eundem fequitur, & aund woonspor me Jena dornes woe T an Jewmy wessmour, & prius ei dederint que divina funt, ne ea quidem que bumana sunt negarunt, est ex eo quod infra est commate 33. Hoc enim ille agebat, sed irrito confilio, ut Christianorum bene dicta factaque ad Paganos transferret.

9. Odrws, Sic In hunc fenfum. Non enim præcipit Christus verba recitari (quod nec legimus Apostolos fecisse, quanquam id quoque fieri cum fructu potest,) sed materiam precum hinc promere. Et sane nihil eft dignum oratu, quod non in partes hujus formulæ tanquam in locos fuos recte digeri possit. Oratio enim hat, ut Tertullianus loquitur, quantum substringitur verbis santum diffunditur sensibus. Docent autem nos ea quæ ex Hebræorum libris ab aliis funt citata, non tam formulam hanc à Christo suis ver-

bis conceptam quam in eam congestum quicquid in Hebræorum precibus erat laudabile: sicut & in admonitionibus passim utitur notis eo seculo proverbiis. Tam longe absuit ipse Dominus Ecclesiæ ab omni affectatione non necessariæ novitatis.

Hane huar à er rois segrois. Pater nofter qui es in ce-

lis: ] Vide quæ supra à nobis dicta sunt.

Aγιαθήτω το δνομά σε, Sanctificetur nomen tuum] Recete Hebræorum Magistri τ αγιασμόν ε δνόματος Θεί, fanctificationem Divini nominis, ad pietatis opera referunt. Vide quæ habuimus supra 5. 16. 2 Pet.2.12. & Hebræos ad Psalm. 68. 35. Rabbinum Israelem De Anima cap. 7. Bene autem notant veteres, primis his tribus membris pia desideria potius exprimi quam petitiones; neque vero opus est ut singulis sensus proprios atque distinctos assignemus. Nam & Lucas videtur tertium omissise ut prioribus comprehensum.

Non puto eum esse sensum quem nonnulli arbitrati sunt, quasi rogare jubeamur ut gloria vitæ alterius quam celerrime adveniat. Quare magis est ut hoc pertineat ad ejus doctrinæ quæ tum Judæam duntaxat personabat propagationem per omnes terras.

Vide Luc. 9. 27.

Tern ynτω το βέλημα σε, Fiat voluntas tua] In boc dicto ad sufferentiam nos ipsos admonemus, inquit Tertullianus. Neque aliter hoc loquendi genus usurpatur infra 26. 42. Lucæ 22. 42. Actorum 21. 14. Sed quæ sequitur comparatio videtur ad imperia potius Divina pertinere, non excluso tamen eo quem dixi sensu. Nam & hoc inter imperata est, ut quicquid de nobis statuerit Divina providentia æquo feramus animo. Quo pertinet Cleanthis illud sane intellectum,

AM

Et

Ex

Mayt

roc

Qua

λαου

à ò

75 T

even

pulci

tener

rum

Αρε δή με, ω Ζεό, κ σύ γ ή πεπρωμθή, Omi கூர் ப்பால் கிரை திவாகம்கிரும். DS ELOHON & aoxy &. no de de hun Jexa, Kaxes SuowuG, soev notor Exougy. Duc me, Parens celsique dominator poli, Quocunque placuit, nulla parendi mora est, Assum impiger, fac nolle; comitabor gemens, Malusque patiar quod pati licuit bono.

Et vetus Epigramma,

1

a

•

C

1-

S.

to

ŀ

2-

12

20

ft,

12

1

121

Εί το Φερον σε Φερει Φέρε & Φέρε • οδ αρανακτής, Και σαυτον λυπης κ το Φέρον σε Φέρει.

Si quem Fors agat atque ferat, ferat atque feratur; Sin minus, & feret hunc Fors mazis & feriet.

Ex Pythagoræ scito quod apud Iamblichum, Emignμικον τέτο Ε εύγνωμον, το μη άνδιτείναν κ σεθσαγανακτείν in Itia wegovia, Sapientia & aquitatis est, non contra niti nec irasci Divinæ providentiæ. Vide fi lubet Hieroclem ad illa Aurei carminis,

Οσα τε δαιμονίαισι τυχαις βροτοί άλχε έχεσιν, Ην αν μοιραν εχης πράως Φέρε, μηδ άρανάκτ. Qui veniunt homini Divina lege dolores

Fer placide atque ira fine que tibi contigerit pars. Quam fententiam Christiane admodum hunc in modum explicat Clemens Alexandrinus, en of av n n= λલંત લાગ્રીພοποίησις, ή जिसे जलामां τω συμβαίνοντι ατζεπίον Φυλάοσεσα το ειρίωικον, άρίαν τε κ καλίω των διοίκησην λέγεσα, α θπιτημη θείων κ ανθρωπινών πραγμάτων καθετώσε, δί ης τας ον τω κόσμω εναντιότητας αρμονίαν κτισεως καλλίσην hoyizeray, Perfecta pax animi est quæ circa omne quod wenit immutabilem servat tranquillitatem, sanctam & pulchram dicens talium dispensationem, ipsa sirmam se tenens in notitià Divinarum Humanarumque rerum; unde que in Mundo inter se sunt contraria pulcherrimum retum conditarum consensum esse judicat.

as in segui, & In & ms. sicut in calo, & in terra.] M m

Hic & s vim habet Donosoreus redditionis in Comparatione. Plutarchus similiter, ws 20 of opeixlys to ownard. & d' oppres to περγματα μείζονα Φαίνετα, sicut corpora per nebulam, & per iram res majores quam sunt apparent, Illud es regra in calo possis de Astrorum cursu interpretari: ev segue so ev done aunuars giverny in colo nihil casu sit inquit Aristoteles. Sic & Lucanus sapientis animum ita se habere ait,

- Sicut cælestia semper

Inconcussa suo volvuntur sidera motu. Sed probabilius est de Angelis sensisse Christum, & spectatum ab eo Psalmi locum 103. 21. Laudate Dominum omnes exercitus ejus, ministri facientes voluntatem ejus. In Clementis Constitutionibus lib. 2. cap. 56. όπως ως αι επεράνιοι Φύσις τ ασωμάτων διωάμεων πάπαι δοξάζεσι τ΄ Θεον συμφάνως, ετως Ε τ γης πάντες οι άνθρωπι έν ένι τομαπ κ μια Σβαθέσ δοξάσωσι τ μόνον Θεόν. ut, quomodo supercælestes Naturæ virtutum incorporalium omnes concorditer Deum celebrant, ita & qui in terra sunt homines omnes uno ore parique proposito unum celebrent Deum.

II. Tov agrov huw T Inisonov, Panem nostrum crastinum Longe aliud est weisous eximius, quod LXX usurpant ut fignificent में देवाहर का, aliud जिलाइन कि, quod eo fensu nec iuvenitur neque reduci potest ad ejus fignificationis originem. Quod fi voluisset Scritor dicere supersubstantialem, dicendum fuerat impsσιώδη. Nam di in compositionibus eam significationem non habet. Adde quod Im in compositione ante vocalem literam i solet amittere. Itaque Platonici επεσιώδες vocant quod substantia accedit; que fignificatio præterea hic locum non habet. Denique non patiuntur Grammaticæ leges Insens aliunde deduci quam à nomine Inison quod diem posterum significat, ut monuit Ambrosius. Hoc vero quanquam

per

pe

de

COI

qu

ute

bull

mu

tur

ftin

not

ab

figr

quite

hab

ver

e LOY

Sicu

eft,

nob

cogn

horr

speć

nus

nos

lupe

que

lenta

Deo

in p

& d

anno

aun

nostr Efte

## Sermonem Domini. Matt. 6. 275

ra-

LTd,

ora

ent.

ter-

ien-

Do-

nta-

TUTY

1 on we

quo-

mnes

t hobrent

cra-

or@,

ft ad

Scri-

TE08-

atio-

Pla-

quæ

ique

e de-

igni-

uam

per

per se sufficere debebat, accedit tamen maximi ponderis argumentum ab Hieronymi testimonio, qui consultum à se scribit Hebræum Evangelii codicem quo Nazareni, hoc est, Christiani eseguicovas Hebrad utentes lingua, utebantur; atque ibi reperiffe זחם, il autem est crastinum. Quare wei & herews de vocabulo amplius quæri non debet: tantum restat videamus quæ fit & legews fignificatio. Mirum enim videtur, cum Christus vetet nos esse sollicitos pro crafino die, hic tamen ab eo præcipi ut oremus dari nobis panem craftinum. Sed sciendum est, quod & ab Hieronymo est annotatum, מחר Hebræis non fignificare stricte diem proxime sequentem, sed quicquid futurum imminet, ut Exodi 13. 14. ubi LXX habent we rowne post id: Exodi 19.10. Jos. 4.6. Proverb. 27. 1. quibus locis fervarunt LXX vocem aueur cras: quo sensu & avesor usurpat Lucas 13. 33. המול א exactum tempus Hebræis dicitur יומור, id eft, heri. Est ergo Trison omne id spatium vitæ quod nobis emetiendum restat, incognitum nobis, Deo cognitum; Inserior id quod ei spatio sufficit. Multi homines incerti quamdiu fint victuri, fenectutis expectationem avaritiæ prætendunt: & fæpe quo mims est viæ eo plus quæritur viatici. Vult Christus nos Deo hanc curam committere, ut quantum vitæ superest tantum nobis suppeditet alimentorum: neque ita tamen ut poscamus id omne nobis reprælentari. Est enim valde illiberalis animi non credere Deo nisi sub pignore. Quemadmodum igitur hi qui In potestate sunt patris familias & boni & sapientis & divitis, non postulabunt ut alimenta in multos annos fibi in cellis recondere liceat, fed contenti trunt dimenso diurno: ita & Christus abesse vult à noltris precibus tum diffidentiam, tum aviditatem. Est ergo hic on uspor hodie positum pro eo quod ple-M m 2

vi

po

fu bi

à

tu

ft

Se

Vi

fi

di

ti

bi

þα

fic

fo

pti

ve

di

28

al

ni

qu

ho

pr

m

in

te

1m

cu Fu

CU

niore Hebraismo diceretur σήμερον σήμερον hodie hodie, id est Luca interprete no nat nuiseau in diem: unde Græce καθημερόδιοι, & εΦ ημέραν εχοντες apud Herodotum libro 1. Latine in diem viventes dicuntur, qui contenti funt præsentibus neque in longum funt solliciti. Sic & reoplio nat que ear victum in diem dixerunt Alexis & Antiphanes. Quod Græci interpretes Dan. 1. 5. dixere to & nuispas nat nuiseav id quod est de die in diem. Ita optime cum hâc prece consentit præceptum Christi quod infra est commate 34. Omninoque idem nobis aperte fignificat quod quotidianâ Mannæ largitione olim adumbrabatur, quam historiam ita explicat Philo ut vice interpretis sitad hæc Christi verba, καλον το αναριθμον & μεμετεγμθρον, Ε μη το τσερ ημάς λαμβάνειν σλεονεδία τετό γε το τ ημερας εν es ημεραν σωαραγετω ή ψυχη, iva μη εαυτω Φύλακα τ άγαθων, άλλα τ Φιλόδωρον Θεον Σοτο Φίωη, pulchrum est id quod in numero ac mensura consistit, & non ex aviditate id sumere quod modum excedit. Congreget ergo anima id quod de die in diem sufficit, neque se bonorum custodem censeat, sed liberalissimum Deum. April panem autem dixit Interpres, ut exprimeret Hebræum ant, aut Syriacum , quod cibum fignificat, & peculiariter pro ciborum præcipuo, pane usurpatur: imo, si Athenæo credimus, Syri panem non merum sed cum lacte, oleo & sale xaxuar vocabant. Sed & apud Scriptorem Tobiæ 1. 10. apni รั ย์ งิงฉัง funt edulia Gentium; quod patebit si conferas locum Danielis 1. 8. Laxior usus ad ea omnia protulit

Queis humana sibi doleat natura negatis.

Δατεροφάς scilicet & σκεπάσμαζα alimenta & quibus tegamur, ut Paulus loquitur 1 Tim. 6. 8. aut ut Philo loco quem infra adducemus, τεόφω & σκεπω alimentum & tegumentum. Æque late patet in Jure Romano vistus

### Sermonem Domini. Matt.6. 277

vidus appellatio: comprehendit enim ea quæ esui, potui, cultuique corporis, quæque ad vivendum hominibus sunt necessaria, ut tradidit Ulpianus. Hæc sola nobis in Novo Federe Deus promittit, hæc sola vult à nobis postulari, neque in antecessum, sed quantum in præsens sat est; cum contra Judæi à Magistris suis didicissent magnam sibi opulentiam precari. Sensus ergo horum verborum est. Da nobis Deus victum qui ætati in posterum agendæ sufficiat: & si non placeat dare annua, da menstrua, da saltem diurna: quicquid ultra dabitur, id erit adventitium.

ie,

de

0-

ui

ol-

e-

es est

tit

n-

tim fit

70

lui

ul-

get

70-

le-

11-

ne

0-

101

fe-

112

te-

n-

no

ûs

12. ΑΦες ημίν τα οΦειλημαία ημών, dimitte nobis debita nostra] Sicut Græci dicunt ¿peixle dixle, Latini penas debere: ita Hebræis and, quod debitorem fignificat, etiam de his qui pœnæ obstricti sunt usurpari folet, ut Dan. 1. 10. Tertullianus, Debitum in Scripturis delicti figura est, quod perinde Judicio debeatur & ab eo exigatur. Quod ergo hic Interpres name heriv verbo tenus expressit, id Ελληνικώτερον magis Grace reddidit Lucas cum posuit auaprias peccata. Sic idem Lucas in eodem sensu, cum prius dixisset apaprades peccatores mox posuit οφειλέτας debitores 13.2,4. afrivay autem auagnas dimittere autem peccata opponitur to reater et quod est retinere. Est autem utrumque dictum de Deo an Dewmonu Dws more humano, quia homines ea quæ bonâ fide condonant, quasi ex animo projiciunt; quæ condonare nolunt, asservant. Similia funt non meminisse delictorum, Jerem. 31. 34. & in mare delicta projicere, Mich. 7. 19. Sic etiam inter le opponuntur χαρίζεωση condonare & λοχίζεωση imputare, sed apertius ductà tralatione à debitis pecuniariis. Servius ad 11. Æneidos, Luisti supplicium: Juris verbo usus est. Luere enim debitor dicitur, qui pecuniam solvit; quod his usurpatum est in capitalem pæ-

cor

bite

har

tuc

leq

exp

25

ide

70 0

Aug

pre

vid

teni

No

Ch

rim

fed,

Ita

ris,

niu

tati

Hir

ris (

per

liter

нтФ

ver

fign

كالمرور

Illud usurpatum est, Servio fignificat λελεγιθμου xarazensixus dictum per abusionem. Errasse autem eos qui putârunt hanc precationem ad paucos duntaxat pertinere, aut debere quidem omnes ita precari, non tamen pro se aut à quibusdam hoc pronuntiari etiam pro se humiliter non veraciter, docet nos optimus Christi interpres Johannes Epistola 1. cap. 1, 8, 9, 10. Ex quo fimul intelligimus hanc orationem non effe alligandam ad fola peccata quæ fiunt post datum nomen Christo, five illa fint auaprica peccata stricte nominata, de quibus Johannes pergit agere 2. 1. five Aair uana offensiones, de quibus agit Jacobus 3.2. & quæ potiffimum hic respici putat Augustinus, sed referendam insuper ad delicta quæ Christianam professionem antecesserunt. Quanquam enim Novi Federis ictu promisit Deus veniam antecedentium delictorum omnibus in Christum credituris, eamque etiam in animis credentium oblignat, noluit tamen ejus juris effectum, id est, liberationem à morte, cui connexa est gloria æterna, nobis contingere, nisi hâc Lege ut dum in hâc vitâ sumus demisse semper coram Deo agnoscamus etiam exacti temporis culpam, & in petendà eo quoque nomine venià perseveremus. Vide Paulum 1 Cor. 15. 9. & I Tim. 1. 15. ubi fe vocat τ αμαρτωλών πεωτον primum inter peccatores, quæ pia est weshon Superjectio, qua-Lis & illa in Epistola Barnabæ, on efenegare con iones Dorogodus Inous ovrus conse maran avousar avoquarrepus, qua elegit Jesus Apostolos suos cum essent super omnem improbitatem improbi Utilia ad hanc rem habet Chrysostomus oratione De Statuis duodecimâ. Hieronymus 3. dialogo contra Pelagium, De Baptismatis fonte surgentes & regenerati in Dominum Salvatorem, impleto illo quod de se scriptum est, Beati quorum remissa sunt iniquitates & quorum tecta funt peccata, statim in prima corporus Sermonem Domini. Matt. 6. 279

corporis communione Christi dicunt, Et dimitte nobis debita nostra, qua illis suerant in Christi confessione dimissa.

Ως χ ημείς, sicus & nos ] Sensus est. Non frustra hanc indulgentiam à te speramus, cum nos filii tui tuo exemplo simili indulgentia homines alios prosequamur, id est, læsi vindictam nec sacto nec voto expetamus. Idem plane Lucas voluit cum dixit, χ ωντοὶ αφίεωθη παντὶ ὁφείλονθη ημείν, siquidem & ipsi dimittimus omni debenti nobis. Sunt autem ὁφειλετας sive εἰ ὁφειλοντες debitares, qui in nos deliquerunt. Sensus idem apud sapientem Hebræum Eccles. 28. 2. Αφες

n aduntua to whosen z tote d'en Jentes ou apaptica ou huspissement ten de despresant tibi peccata solventur: ubi & quæ sequentur vide.

13. My electryuns nuas els negas uov, ne nos inducas in tentationem | Frequens Hebræis אל תביאנו ליר נסיון. Non hic fensus est, ne Deus nos permittat mearuois करितानीका objici tentationibus, quæ communis fors est Christianorum omnium, ac maxime eorum qui plurimum in Christi doctrina profecerunt, Jac. 1. 2, 3. fed, ne nos finat oneri fuccumbere. Nam בא במסה υπορχεώση εις πέρασμον intrare in tentationem fignificat ita involvi illecebris aut periculis ut non extriceris, infra 26.41. Mar. 14. 38. Luc. 22.40, 46. Plenius interdum dicunt Hebræi, intrare in manum tentationis, hoc est in potestatem ejus ac dominium. Hinc in forma Hiphil dicitur Hebraice Non. Syris (nam illis 📞 valet אוב) 🔍 א quod & hic reperitur & apud Danielem our entry ent cum insertione litera, Wo facere intrare, quod Hellenista vertunt ασφέρειν. Certum autem est & ab Hebræis traditum verba ejus formæ quam Hiphil vocant non semper lignificare actum nala parmer affirmativum, sed sæpe impaling negativum duntaxat, fæpe etiam non caufam

ζ

2

5

a

)-)-

3.

1-

llo

1-

1â

15

in

die

Sea

eft

pla

Syl

me

tan

da

משו

Gra

cons

ex

nen

ftiar

ta,

Sic i

adh

eos e

exen

Si er

dem

cato

hoc

alibi.

rum !

Regr

pecca

cond

lenit

fed occasionem eâ flexione indicari. Deus non tantum homines impios vitiis suis sæpe relinquit, æggδιδες εν τ επηγείαις τ΄ καρδιών αυτών, tradens eos in desideria cordis eorum, ut loquitur Paulus Rom. 1.24.
fed eos etiam qui viribus suis plus æquo confidunt
ad tempus velut abdicat. Hoc jubemur agnitione
infirmitatis nostræ & assiduis precibus antevertere,
ut apparet iis quos jam adduximus locis. Cyprianus
ostendit in veteri Latinâ versione suisse, nisi sorte

ipse ita vertit, ne nos patiaris induci.

Amà puor nuas doro & movnos fed libera nos à malo:] Hebræi dicunt הצלינו מכל רע. Membrum hoc priori opponitur. Ita Petrus dixit ρύσον όπ πέρασμε eripere de tentatione, & Johannes τηρείν απ τ ωρας & περασμέ, servare ab horâ tentationis, Apocalyp. 3. 10. Facit autem hoc Deus, aut explorationem clementer temperando ad eas quas accepimus vires, aut vires etiam augendo arcanis & ineffabilibus auxiliis. Namutroque modo præstatur το διωασαμ ημάς τσενεγκέν ut possimus sustinere, ut loquitur Paulus 1 Cor. 10. 13. Utrum autem sit potius, paternæ Dei providentiæ permittendum est. Quanquam vero multi montusi multæ tentationes fint on & Infounds ex concupiscentia, Jac. 1. 14. multi etiam ab hostibus nostræ professionis, Luc. 8. 13. folet tamen utrumque genus To mvnow malo, diabolo scilicet, asscribi, quia ille miris artibus & cupiditates inflammat, & hostes instigat; unde à megal we tentator dicitur. Ita i Cor. 7.5. à mparues et axparias tentatio ex incontinentià ad diabolum refertur, neque minus gravioris metûs incustio Luc. 22. 31. Hæc quanquam vera funt, tamen non refrager istud & movnos à malo volenti sumere paulo generalius ab eo quod est to movipov malum in neutro, hoc fensu nimirum, ut jubeamur precari non immunitatem ab incommodis omnibus sed animum invictum

Sermonem Domini. Matt. 5. 281

invictum adversus tentamenta. Nam & Hebræi ita dicere solebant. Ne nos inducas in manum tentationis, sed nos libera ab occursu mali, ut ab aliis observatum

eft.

e

t

n

-

æ

où

2,

0-

70-

13

t;

4-

0-

10

on

lo

0,

m-

ım

ım

Quod fequitur, Quoniam tuum oft Regnum, potestas, e gloria in secula seculorum, cum in vetustissimis exemplaribus Græcis non exstiterit, exstet autem & in Syriaco & in Latino contextu & in Arabico, argumentum nobis exhibet unde discamus non Arabicam tantum & Latinam versionem, sed & Syriacam factam postquam Ecclesiarum herrespia formula sacrarum actionum formam certam acceperat. Nam ex Græciæ consuetudine coepta est asserbic hæc dos o dos in concelebratio magis quam pars precationis, Latinis omnibus ignota.

Sed & Amen apparet non à Christo additum, sed ex more veteris Ecclesiæ publicam vocum recitationem eå voce approbantis. Id enim factitasse Christianos veteres docemur i Cor.14.16. idque, ut multa, exemplo Hebræorum, Deut. 27.15. & deinceps. Sic & in Latinis codicibus ex Rituali Latino multa adhæserunt, ut infra 21.17. hæc verba, & docebat on de Regno Dei. Luc. 18.13. Amen, in quibusdam

exemplaribus.

14. Ear & aφηπ τοις ar θρώπος τοι αθαπρώματοι αυτών, Si enim dimiferitis hominibus peccata eorum] Est quidem ubi αθαπρώμα lapsus oppositum τη αμαρτία pectato significet delicta minora, ut Ephes. 2. 1. Sed & hoc loco, quod præcedentia quoque evincunt, & alibi, ut Rom. 4. 25. Coloss. 2. 13. omnia delictonum genera complectitur. Docet hic Christus, sicut Regnum cœleste, ita eam quæ Regnum præcedit peccatorum indulgentiam, non patêre nobis niss sub conditione novæ obedientiæ, cujus pars magna sic lenitas in condonandis injuriis. Non vetat Christus

N n noud en

musteau z ve reciav institutionem & castigationem quam parentes liberis, imo & alii aliis debent; neque, ut supra ostendimus, Judiciorum leges tollit, quanquam certum eft in illis etiam exercendis clementiam requiri; fed vult nos ab ultione animo effe alieno, ita ut eam nec exigamus ipli, nec à Judice. imo ne à Deo quidem postulemus, sed, ut modo dicebat, benefaciamus iis qui nos læserunt. Beneficium autem est etiam precibus ipsos apud Deum adjuvare. Neque vero, ut quidam putant, præstandum hoc est iis folis qui poenitentiam factis testantur, sed illis etiam qui errore quodam in nos fæviunt, Christi exemplo Luc. 23. 34. Illi vero qui maligno animi propofito inexcusabiliter peccant, Deo permittendi funt, Rom. 12. 19. Danda autem est opera ut delicta aliorum quam benignissime interpretemur, præfertim quæ in nos funt commissa, cum alioqui in partem sequiorem nimium sua sponte provergat dolens animus. Est autem hæc etiam Christi sententia ex veterum Hebræorum placitis: quod & apud Thalmudicos legitur & apud sapientem Hebræum Ecclef. 28. 3. An Dewns and power orwinger oppin, & and a Κυρίε ζητεί ίασην η επ ανθρωπον όμοιον αυτώ σοκ εχό ελεω, C wei T apaption auts detry autos oute an Mathen will, n ns sylastry ras apartias aurs; Homo homini reservat iram, & à Deo quærit medelam: In hominem similem sibi non habet misericordiam, & de peccatis suis deprecatur. Ipfe, cum caro fit, reservat iram, & quis exorabit pro delictis equs? Ubi tacite ex nomine hominis & similis & carnis datur intelligi Deus tanto major, ficut hic ex voce Patris calestis intelligitur oppositum terrestris & fratris. Senecæ est, Ut absolvaris, ignosce: & in Tragoedia,

Det ille veniam facile, cui venia est opus.

S In

and Epipasino celte, edam

Tomas.

MATT.

16

Od

715

28

me:

Ta

निव

16

pu

uni

Ex

que

orc

nin

run

&

adr

pla

que

&1

tun

HEUY

#### MATT. Cap. 6. Vers. 16 .- 18. Sect. XI.

16. Ο Ταν δε νης εύητε, μη 16. 
γίνε ο ε ωαστερ οι ύπομριπά, σχυθρωποί ἀΦανίζεσι
ηδ τὰ πεθσωπα αυτών, ὅπως 
φαιώσι τοις ἀνθρώποις νης εύονπς ἀμλω λέγω ὑμιν, ὅτι ἀπέγεπ τ μιθὸν αυτών.

17. Σὰ ἢ νηςεύων άλετψαί το τὸιὰ κεφαλλιὰ, ἐ τὸ ως στω-

יוטע סצ עו עמן

m

ut

n-

n-

(Te

ce,

li-

ım

re.

eft

lis

fti

mı

ıdi

e-

æ-

ın

0-

tia ud

ımı

Sai

soy,

nth,

vat

fibi

ur.

pro

ilis

hic

re-

ce:

T.

18. Όπως μη Φανής τοις ανθρώποις νης εύων, άλλα τῶ πατεί σε τῷ ἀν τῷ κρυπῶ. Ε ὁ πατήρ σε ὁ βλέπων ἐν τῷ κρυπῷ, ὁποδώσι σοι ἀν τῷ Φανερῷ.

16. CUM autem jejunatis, nolite fieri ficut hypocritæ, tristes: exterminant enim facies suas, ut pareant hominibus jejunantes. Amen dico vobis, quia receperunt mercedem suam.

17. Tu autem cum jejunas, unge caput tuum, & faciem tuam lava:

18. Ne videaris hominibus jejunans, sed patri tuo qui est in abscondito: & pater tuus qui videt in abscondito, reddet tibi.

#### Adnotationes ad Sectionem undecimam.

Tar de vyseunte, Cum autem jejunatis] Proprie agit hic Christus non de communibus populi jejuniis, quale erat à Deo præceptum solenne unum circa dies Sacri piacularis, & tria alia addita Exfilii temporibus, sed de his quæ privatim sibi quisque indicebat, five per continuos aliquot dies extra ordinem, five perpetuo quodam more statis diebus, nimirum Lunæ & Jovis, ut plerique Pharifæi, quorum qui videri volebant religioliores etiam Martis & Veneris diem adjungebant. Erat autem fevera admodum Pharifæorum amusia media: nam cibum plane nullum fumebant ante Solem occasium, & tunc quoque non nisi oleribus aut ovis vescebantur. Sed & in cubitu erant in se duriores: neque enim tantum ab uxoribus fecubabant, fed alii fervabant xapavvias humi cubationes, alii, Epiphanio teste, etiam Nn 2 ipinas fpinas sibi substernebant quominus conquiescerent. Christus ut non improbat jejunii exercitationem, ita eos hic notat qui per talia famam sanctimonia aucupabantur. Quod pracipue in Pharisaos convenit, qui nomen etiam inde acceperant, quod non contenti implere ritus Lege praceptos, aliis severioribus institutis à reliqua plebe discernerentur. Vide Luc. 18. 12.

Σκυθρωπί: ] Tristes: bene Vulgata versio. Vide Luc. 24. 17. Adde Græcos interpretes Gen. 40. 7.

Dan. 1. 10.

Aφανίζεσι Ντα τε σεσσωπε, exterminant enim facies suas]

Deformant: quomodo faciem neglectam perire dixit

Ovidius. Citantur ex Euplœ Antiphanis apud Stobæum hi versus,

Ωσσερ πονηρώ ζωρράφω τὰ γρώματα Πρώτισον άφανίζεσον όπ & σωματος.

sed legi debet Πόνηςα δ' ωστερ ζωρεάφοι. Sensus est,

At res adversæ, quomodo pictor salet, Primum colorem delinunt de corpore.

Sic & fuco ac pigmentis aparized rus offs deformari faciem ait Nicostratus. Cæterum Christus hic non tam agit de macie & pallore, quæ inediam naturaliter comitantur, quam de affectata quadam vultus tristitia & gestibus, quales describit graphice Jeremias 58. 5. Mirari hoc in Pharisæis eo minus debemus, quod iidem & spinas inseruerint vestibus suis ut sibi sanguinem elicerent, & capita alliserint parietibus.

17. 'Aλειταί σε τω μεφαλίω, κ το πεόσωπον σε νίται unge caput tuum, & faciem tuam lava] Hoc est præser vultum & habitum quotidianum. Nam & lavari & ungi solebant Judæi eorumque vicini extra luctús tempora; præcipue vero quoties solito erant lætiores, ut diebus sestis, Ruth 3. 3. 2 Sam. 12. 20. 14.2. 2 Reg. 4, 2, Esth. 2, 12. ad unctionem autem pleri-

que

Sch alii & 1 toti Pæ

qu

me

pro hor ftip

tur

tiur

Just Dio inte

Bân

fuan ctati exign

vit, i Ti vian dente ris f

mani enim artul rum, Sermonem Domini. Matt. 6. 285 que utebantur oleo, Pfalmo 104. 15. fic apud Homerum Odysf. 2.

t.

1,

æ

-

n

e

e

7.

t.

1

n

S

S

,

1

r

8

Corpora mundari lymphis oleoque perungi,
Scholiastes αλωφη interpretatur ελαίφ oleo: nitidiores eliis etiam unguentis. Vide Judithæ historiam 10.3. & 16. 8. Christiani quoque veteres unguentis non in totum abstinuerunt: quâ de re videndus Clemens Pædagogo 2. cap. 18. ubi π μυεαλωφεω pigmentari improbat, π η χείεως τῷ μύρω ungi unguento ostendit usus honestos interdum habere, etiam nobile illud Aristippi dictum referens, Pereant cinædi qui rem tam bonam infamârunt. Sed rerum ejusmodi honestas aut turpitudo non tam ex ipsarum naturâ quam ex gentum moribus æstimanda est. Valeat hic illud,

Nόμοις επεδυμ τείστι έγχώροις καλόν.

Leges honestum patrias semper sequi.

Justinus, aut quisquis est Scriptor vetustissimus ad Diognetum, Christianos ait vivere ubique terrarum inter Græcos & Barbaros πείς έγχωρίοις έθεστι ἀκολεθέντως ἐν τῆ ἐδητι ὰ διάκτη ἐ τῷ λονπῷ βίω, utentes mo-

ribus locorum tam in veste ac victu quam in vitâ cæterâ.

18. Ambiod ou, reddet tibi] Habet ergo jejunium suam quoque mercedem, nimirum non seorsim spectatum (nam σωματική γυμνασία corporalis exercitatio, exiguum per se usum habet sed quatenus pietati inservit, quæ promissiones habet vitæ præsentis & suturæ, i Tim. 4. 8. Usum jejunii non male explicat Salvianus libro i. de Divina providentia, Non imprudenter quidam hoc loco dixit, quod si repugnante corporis fortitudine quæ optamus facere non possumus, insirmandum nobis sit carne ut optata faciamus. Insirmitas mim carnis, inquit, vigorem mentis exacuit, ut affectis artubus vires corporum in virtutes transferantur animotum, non turpibus slammis medullæ astuent, non malesanam mentem

mentem latentia incentiva succendant, non vagi sensus per varia oblectamenta lasciviant, sed sola exsultet anima. lata corpore affecto, quasi adversario subjugato.

Er Parepa. in aperto] Quod pauciores codices hic

addunt, ex locis superioribus repetitum est.

#### MATT. Cap. 6. Verl. 19 .- 24. Sect. XII.

אוסמנטסטו באות ה אונה one one ray Bowers apaviles, में व्यक्त मप्रस्माव्य की विवर्ण हरता मुख् xyezgran.

20. פון סעטפול בדב לב טעויי Inocupies or seave, one en ons 87 Bowns apavila, xay ons xx हमीवा हे की opvos हिंग है है xxendsow.

21. OTT Date EST o Inocueos υμων, εκει ες μ κ ή καρδια ύμων.

22. Ο λύχν & σώματός επιν ο οφθαλμός εαν 8ν ο οφθαλμός σε απλες ή, ολον το σωμά σε Φωτονον εςαμ.

23. Ear 7 0 00 makus 08 πονηρός η, όλον το σωμά σε σκοτφούν έςομ. εί δυ το Φώς דס פע ספו, סציודשה בקו, דס סציודשה י עסססער

24. Ouders duna duoi xu-Giorz gayenen. y 30 1 Ena mi-कार्य, में म हम्हक्का कालमार्थ में हरें कर निह्न स्त्या, में हे हाहक स्त्र--86 630 3 Canny 8. of mood of 8λεύલυ κ μαμμωνα.

H Inouver Sett vuir 19. Nolite thefaurizare vobis thefauros in terra: ubi ærugo & tinea demolitur, & ubi fures effodiunt & furantur.

12

ali u Q

Se

hie

fra

do

tiu

ali

tet

luf

CUI

Hi

á

ait

tiu

mı

fun

ipsi

per

16

12

int

5/11

jur

pe

ha

fur

Ut

iur

col

20. Thelaurizate autem vobis thefauros in cœlo: ubi neque ærugo neque tinea demolitur, & ubi fures non effodiunt nec furantur.

21. Ubi enim est thesaurus tuus, ibi est & cor tuum.

22. Lucerna corporis tui est oculus tuus. Si oculus tuus fuerit fimplex: totum corpus tuum lucidum erit.

23. Si autem oculus tuus tuerit nequam: totum corpus tuum tenebrofum erit. Si ergo lumen quod in te elt, tenebræ funt: ipsæ tenebræ quantæ crunt?

24. Nemo potelt duobus dominis servire: aut enim unum odio habebit & alterum diliget: aut unum fultinebit, & alterum contemnet. Non potettis Deo fervire & mammonæ.

Adno-

Adnotationes ad Sedionem duodecimam.

S

3,

ic

0-

1-

ont

0-

bi e-

ef-

us

tui

lus

ous

lus

pus

rgo

xrc

ıtæ

bus

u-

um

bit,

Jon

am-

lno-

12. MH Inouveilett upil Inouvers, Nolite thesaurizare vobis thesauros] Putavit Coelestius hoc & aliis Evangelii locis omnem rerum non necessariaum possessionem, quas divitias vocamus, prohiberi. Quod valide refutatur Pauli verbis 1 Tim. 6. 17. Sed in alteram quoque partem errari potest, ut si hie aut eos tantum putemus notari qui genium fuum fraudantes auro defosso incubant, aut qui per vim dolumque malum lucra fectantur, quorum illud vitium Ond ωλίαν tenacitatem, hoc ωλεονεζίαν fraudationem aliorum distincte Græci vocant: cum hic potius notetur vitium & Didappoeius, pecunia studium, ut Sallustius loquitur, quod commatis 25. & sequentium cum his antecedentibus connexio manifestum facit. Hi funt quos Paulus jam dictà Epistolà 6. 8. vocat ου βελομθύες ωλετών qui volunt divites fieri, quosque ait illaqueari multis irritamentis, ac tandem in exitium solere demergi: ubi Baneady velle ita ferme sumitur quomodo βέλεως τὰ τ Συρακεσίων velle ea qua funt Syracusanorum dicuntur of the autor Opensytes qui ipsis student. Est quidem vox Inoweilen thesaurizare per se media, ita ut & de factis laudabilibus i Cor. 16. 2. aliisque non in vitio positis usurpetur 2 Cor. 12. 14. Sed ei voci accidit quod aliis pluribus, ut interdum measur actionem, interdum vero, ut hic, which Ew permanentem animi affectionem fignificet, cui conjuncta esse solet tenacitas erogandæ in alienos usus pecuniæ. Nam qui hoc agunt ut quamplurimum habeant, aut id faciunt ut ipfi lautius mollius ac superbius vivant, aut nuda possessione delectentur. Utrumque autem obstat beneficentiæ. Eodem sensu fumitur to mowe Lew the faurizare Luc. 12. 21. & Jacobi 5. 3. "0π8

Kaj πάντα τὰ λυμφινόμθι ένεςτη ένδοθεν;

δίον ὁ μθι lòs τ σίδηρον ὰν σποπής,

Τὸ δ΄ ἰμάπον οἱ σητες, ἡ ζ Θελ ξύλον.

Et rei cujusque pernicies intus latet:

Hoc est ferrugo ferro, si consideres,

Ligno teredo, tineæque vestibus.

Quin & ipse Jacobus Apostolus haud dubie hæc Christi verba respiciens τὰ ἰμάπα ὑμῶν σητόδρωτα γίτρεν ὁ χρυσὸς ὑμῶν κὰ ὁ ἄργυρ Ὁ κατίωτα, vestimenta vesstra à tineis comesta sunt: aurum & argentum vestrum æruginavit, dicto capite 5. 2, 3. ἀφανίζεω demoliri hic est quod Menandro λυμάνεος, Lucæ Μαφθείρεν.

καὶ όπε κλέπαι διορύωτεσι κὰ κλέπεση. & ubi fures effodiunt & furantur] Simili argumento Martialis homines ad liberalitatem invitat: nam cum enumerasset casus quibus subjecta esse solent quæ possidemus, atque inter cætera dixisset quod huic loco apprime convenit,

Callidas effractà nummos fur auferet arcà, tandem concludit,

Quas dederis, Solas Semper habebis opes.

In

Add

rius

vita

dona

zate

In

fic

lita

## Sermonem Domini. Matt. 6.

In Menandri etiam Dyscolo filius patrem ad beneficentiam hortatur ex eadem possessionum instabilitate,

e n

1-

0

15

a

d

3:

-

CC

4-

20

m

ic

f-

0-

e-

e-

p-

In

Περί χεηματων λαλείς, αδεδαίε πράγματος. Ei भी की ठाँजीव म्यांग्य के देवारी राम्यं वरा Είς πάντα τ΄ χρόνον, Φύλατε μηδένι AMO perados so abros ov 3 xueso בו שול במעדצ, ז דעצון מחמיד בצמה, Τί αν Φθονοίης, ω πάπερ, τέτων πνί; Αύτη οδ άλλω τυχον αναξίω πνὶ Παρελομίνη σε πάντα το δήση πάλιν. Διόπερ έγω σε Φημι δείν, όσον χρόνον Ει κύρι , χερωλαί σε γρυαίως, πάτερ, אטדטי לתוצ אפני אננסוי, בטישיף אל אסופני Ως αν διώη τλεισους 2/α σαυτέ τ Φίλων. Divitias mihi commemoras, rem fluxa fide: Quas si perennaturas es certus tibi, Non intercedo quo minus custodias, Nec quicquam partiaris: sin nec tui Es ipse dominus, quaque habes sibi vindicat Fortuna, cur ista aliis invideas, pater? Atque illa, ut levis est, jam tuis pecuniis Indigniorem forte munerabitur. Quare, me si audis, dum te pro domino geris, Mi pater, utêris illis liberaliter, Opem feres pauperibus, & quantos potes Amicos opulentabis ex opibus tuis. Laus bec perpetua, & siquid eveniat secus, Idem exfectabis quod tute ante feceris.

Adde quæ jam ex Xenophonte adferemus. Rabirius dixit, Hoc habeo, quodcunque dedi. Seneca De vità beatà, Nihil magis possidere me credam quam bene donata.

20. Onoweilere 3 univ Inowords in seave, Thefauri-Zate autem vobis the sauros in celo] Oupavor celum hic & alus

10

al

di

ba

ht

ha

te

H

It:

fe

re

ch

de

×λ

01

ver

de

ma

ato

aliis aliquot in locis dixit quod frequentius sparks culos. Sensus est, apud Deum: quomodo baptisma Johannis dicitur fuisse & seave ex celo, id est, à Deo. Luc. 20. 4. Penu autem istud quod Christus recondi jubet sunt opera bona, ut Paulus interpretatur, I Tim. 6. 17, 18. ut quæ Deus in memorià suà affervet olim nobis profutura, ut ibidem à Paulo exponitur. Inter hæc autem bona opera eximium quendam locum obtinent benefacta in pauperes, quæ peculiariter Inowegov co spava the faurum in colo Christus vocat Luc. 18.22. fed & Tobiæ Scriptor, ut appareat & hoc ex veteribus esse dictis Hebræorum. Est autem locus plane huic fimilis apud Xenophontem De Cyri institutione libro ultimo, ubi Cyrus ait longe alios à se thesauros comparari quam à cæteris Regibus, tales nempe qui non marcescant, nisi quod ille hæc ad hujus vitæ præfidia, non ad vitam meliorem refert. Verba funt, opas, a Kpoioz, as ein & έμοι γησαυροί αλλά συ μθυ κελεύεις με παρ εμοί αυτες συλλεγοντα Φθονείδαι τε δι αυτές ε μισείος, ε Φύλακας αυτίς έφισώντα μιοθοφόρες, τέτοις πισώνων εγώ ή σου φίλες ωλεσίες πιών, τέτες μοι νομίζω βησαυρές, Ε Φύλακας άμα έμε म से में मुंधरमंश्र्य के के किया माइक्मंश्र संग्र्य में सं क्षित्रहेड मार्जेन Ospes enespoule, Vides, Crafe, effe & mihi thefaurus. Tu vero suades ut eos apud me coacervans invidiam in me & odium accersam, & custodibus appositis conductitiis eos committam: Ego vero amicos ditans, hos mihi thesauros existimo, & sidos magis ad mea meorumque bona custodienda quam is quos mercede conducerem. Mox, Eyw δε τωπρετώ μεν τοις Θεοίς, κορεγομαν ακ πλειόνων επιδαν δε κτητωμαι α αν ίδω σειτα όντα τ εμοί δεκκυτων, τκτοις TES T CHORES T PINEW EXAPHEMEN, C WASTICAN X EUEPPETON άνθρώπες εύνοιαν ές αυτών κτώμας η Φιλίαν, Ε όκ τετών καοπεμα απθάλειαν κ ευκλειαν, α επ καπασηπετα επε υπερπληρέντα λυμαίνεται, Ego vero Deis quidem inservio, & majora

Sermonem Domini. Matt. 6. 291

majora in id expeto; qua affecutus ubi ea superare video id quod mihi satis est, inde amicorum necessitatibus subvenio, & hominibus bene faciendo eosque ditando benevolentiam & amicitias mihi acquiro: & ex his consequor vitam tutam & laudem, qua neque putrescunt, neque sui abundantià corrumpuntur. Locutio huic nostræ non dissimilis apud Philostratum de Herode Sophistà, εποιων χε τ΄ καλετον εν τ΄ τ΄ μετιχόντων αυτώ γνώμαις, divitiarum thesaurum reponebat in animis eorum quos redde-

bat participes.

e

IS

-

ft

n

it

is

d

6

15

3-

8

0-

s.

10

05

05

0-

w

LY

15

W.

20. Οπε ράρ επν ο Υποαυρός υμών, όκει εσα κ, η καρδία υμών. Ubi enim est thesaurus vester, ibi erit & cor vefrum.] Kapola cor, id est, ves animus, ut Justinus hunc locum profert Apologetico 2. Verissimam esse hanc fententiam oftendit Aulularia Plauti. Diligenter asservare ea demum solemus quæ magni facimus. Hoc ergo vult Christus, Prout de rebus judicamus, ita nos erga eas affici. Si in divitiis positam credimus felicitatem, futurum ut nihil prævertamus conquirendæ pecuniæ Itudio; fin veram virtutem folidum credimus bonum, ei nos omnem daturos operam. Et fane verum est, quod Philosophi etiam docent, ex decretis in animo conceptis lequi ras opuas & ras cuuhiots, impetus & fugas. Epictetus, ut solet, nervose, ONS TO TU DE POU CHE X, TO EUTE GES, Ubi utilitas, eo fertur veneratio. Unde etiam monent follicitos nos esse debere ut discamus rem quamque suo pretio æstimare. Bene ergo Horatius,

--- quod magis ad nos

Pertinet, & nescire malum est, agitamus, utrumne Divitiis homines, an sint virtute beati. atque alibi avaritiæ Staberii hanc causam adsert,

—— quoad vixit, tredidit ingens
Pauperiem vitium, & cavit nihil acrius, ut si
Forte minus locuples uno quadrante periret,
Ipse videretur sibi nequior.
Neque

wa

lux

tra

to

w

ČU .

me

λύ

YEL

705

bit.

rit

Py

Sec

07

me

xa S

mi

que

rin

Juju

e74.

pro

חסו

vol

rui

Neque tamen excusanda sunt vitia, quia ex corruptis judiciis nascuntur: nam ut recte dicit Hierocles, τὰ δεκινύμθρα τῶν τῶ Θεῶ οἱ πολλοὶ ἐχ ὁρῶση, μὰ το μὴ ὁρθῶς χεῆνοὰμ τῶμς κοιναῖς ἐννοίαις ὰς πεσσέφυσεν ὁ δημιερρός τῶ λογικῶ γενὶ πεσὸς ἐπίγνωσιν ἐαυτῶ, qua à Deo ostenduntur multi non vident, quia non recte utuntur communibus notitiis, quas Deus insevit ratione utentibus ad sui cognitionem. Effergo notiri officii τὸν νοιῶ πεσοκχίν diligenter attendere, & pravas illas judicationes aut non admittere, aut admissas ejicere; quam ad rem datæ nobis sunt illæ κοιναὶ ἔννοιαμ communes notitiæ sive πεσλή εξε anticipationes, ut ad earum trutinam minime fallacem opinationum pondera examinemus,

ad quas Christus hic provocat.

22. Ο λύχν Φ τε σώμα ος έςτιν ο οφθαλμός, Lucerna corporis est oculus, Hinc oculi Pasa Græcis, Latinis lumina. Comparat autem Christus judicium oculis, animum corpori, fimilitudine etiam apud Philosophos usitata. Aristoteles Topicorum 1. 14. 25 ous ον οφθαλμώ, vas cu ψυχη, Ut visus in oculo, ita in anima mens. Aristides, Kay sale ev exer h a sawannow o ves th i Jes as 2 cherry die Papulin who soer soe T wang and ίρα, ύριης δε κοα μέχρις κραικ τε & άσερων έξικνειται, ταυτό δή τέτο η μου τέ Φρονίμε Δράνοια κ πάντας ανθρώπες ίκανη γίνεται διοικάν, ή δε τέ άφρον 🕒 εδε έν σώμα το έπεινε δύναπη Φυλαπιεν, εδε ενα οίκον, Habet enim simile aliquid mens visui; sicut enim bic ubi corruptus est nibil videt etiam eorum quæ sunt proxima, contra ubi sanus est ad cælum & sidera pervenit: pari modo prudentis intellectus vel omnes homines recte reget, imprudentis vero ne corpus quidem unum aut domum unam præstet incolumem. Plutarchus Quæstionibus Romanis, Que sau n' ci-Tos Juxin lux enim est anima interior. Iamblichus in Symbolis Pythagoricis, ο κατά Φρόνησιν νές τω Φωτί EDINE of JUXAS, May abelison some author beiter, weigh To

wares en oxotz eis Ows, Mens prædita prudentia velut lux est anima, & eam per se indefinitam definit, & quasi transfert ex tenebris in lucem. Proclus ad libros Platonis De Republica comparat oculis τὸ όμμα τ ψυχης à di voet, oculum illum anima per quem anima videt. Galenus fimiliter, 'Ωσυερ οφθαλμός τω σωμαί, τοιετ [ ] is the Juxy ves, Sicut in corpore oculus, ita se habet mens in anima. M. Antoninus libro 12. "H To who TE λύχνη Φως μέχει σδεωνη Φαίνη, Ε τίω αυγίω στι Σποδάλ-NEI y 6 CN 001 axy Ha 6 Six anorum 6 ow proving wegaπτεήσετας; An vero lucerna lux donec exstinguatur lucebit, & fulgorem suum non amittet; qua vero in te est veritas & justitia & modestia ante evanescet? Sic & de Pythagora agens Ovidius,

- Et quæ natura negavit

Visibus humanis, oculis ea pectoris hausit. Sed & apud Judæos, Philo De Mundi conditura, οπερ ράρ νές εν ψυχή τετ' εφθαλμές εν σώμαλ, Quod mens in anima, id in corpore oculus. Postea, rov avegwπον, ω νεν εξαιρετον εδωρειτο (ο Θεος) ψυχη πνα ψυχίω, καθώπερ κόρω εν οφθαλμώ, hominem dico, cui Deus eximium illud dedit mentem, quasi anima ipsius animam, qualis in oculo est pupilla. Clemens in Epistolà ad Corinthios, Εχελεψωμέν τοις ομμασι τ ψυχης εις το μαχρό-Julion auts Beddua, Intueamur animi oculis in lenem ejus voluntatem. Chrysostomus in prioris ad Cor. cap. 4. oculo comparat रहे र श्रीव्यर्गावड क्ट्रिक्ट्यांप्रके एराम animi

Awas, simplex Awas eft oculus qui non fallit, cui opponitur mornoos, oculus fallax. Hebræis ille,

רע hic חתם,

providam.

IS

es,

10-

05 n-

4ud

V ut

m

re 11-

IS,

14

115

IS,

0-45

ıâ

rÿ

6

Tò מיני

ú-

id

et

rd

us

7-

m.

4ın

m

78

69

Φωτονον εσομ. lucidum erit ] Φωτονον hic valet πεΦωπσμένον illustratum; ut σχοτονον, εσχοίσμενον tenebris involutum. Pleræque corporis actiones ductu oculorum diriguntur: ideo corpus dicitur oculis recte se habentibus,

habentibus, illustrari; ægrotantibus, tenebris involvi. Hierocles, αποτερ ηδ όφθαλμια λημιώνω ε ε κεκαθαρμόρα πὰ σφόδρα φωτήνα ίδειν εχ οίον τι, έτως καὶ τῆ ψυχῆ μὴ δρετων κεκθημόρη τὸ τῆς αληθείας ανοπερίσωδας καίλω, Sicut enim oculus lippiens & impurus etiam maxime lucentia videre non potest, ita & anima virtute non prædita videre nequit veritatis pulchritudinem.

23. El si το Φως το co en σκότ ετί, si ergo lumen quod in te est tenebræ sunt ] Judicium, ut diximus, εψες της Αρανοίας visus animi, Socrati in Symposio: εμμα της ψυχης oculus animi Hierocli: εφθαλμεί της Αρανοίας oculi cordis Paulo Ephes. 1. 18. Σκότ tenebræ autem positum est pro σκοτεκού tenebrico sum more

Hebræo.

To oxor & noov; the tenehra quanta erunt? Quam cæcos affectus necesse est sequi judicio mentis corrupto? Præclare Hierocles, Ener 80 to degay onow duo σεσσώπων ένερχείας es αυτό δραμέσας εμφαίνα, (πως χάρ αν δείζαις ποφλώ, καν μυριάκις ως φερης δ βάλη δείζαι, η πως αν τω όρωντι δείξαις μηθέν ατράγων;) αμφόπερα εν म्यक्सिया वेस, रं म किन्ते रहें विस्मार्थिक कलकार्वार्थिक वेस्मीन, x To a sa Tr & dentroy drogalizar oppea, "iva cheister ply का वेद्यारण, दंगाराणीरण में में वद्यान जाया क्रिक्रमा करके नीय में में सर्वास συμπλήρωσιν, Nam oftendere aliquid significat duarum personarum efficacias in idem concurrentes, (quomodo enim oftendas caco, etiamsi millies proferas id quod velu ostendere? aut quomodo visu prædito bomini ostendas id quod non proferat?) utrumque igitur adesse oportet, tum bonum quod ab ostendente producitur, ac praterea ejus cui fit ostensio præditus visu oculus, ut illine res visbilis, hinc vero visio ipsa concurrat ad oftensionis effectum.

24. Οὐδεὶς διώστας δυσὶ κυρίοις δελεύειν Nemo potest duobus dominis servire ] Occurrit Christus, ut mos est ipsius, objectioni tacitæ. Facile enim ὁ Φιλάργυρων

babendi

pati

viti

Div

h no

alter

min

nou

tale

otra

fi fi

den

Et (

mul

pex

Me

culp

ide

eft

van

libr

80 EN

TIVWI

ेगड

Fier

nihi

qui

hat

STEPS

Sermonem Domini. Matt. 6. 295
habendi studio qui slagrat vitio suo hunc in modum
patrocinetur, Fateor intendi à me animum ad divitias parandas; verum interim nec omittam ea quæ
Divini sunt cultus. Respondet Christus, Non posse
quenquam duobus dominis servire; futurum enim ut aut
hanc amet, illum oderit, aut certe alterum curet neglecto
altero. Intelligendum est hoc proverbium de dominis in solidum, quomodo & Jurisconsulti dicunt
non posse duos esse dominos ejusem rei. Sunt autem
tales domini, Pietas & Φιλοχρημανία Habendi studium:
ntraque enim totum sibi hominem postulat. Nam
si studia literarum & opum cupiditas in unam sedem convenire non possunt, ut suvenalis contendit,

1

**/-**

4

n

S,

:

15

e-

re

m

r-

oip

4,

87

èv,

θù

645

1773

do

lus

id

IM

itus

ifief-

teft

eft

G.

ndi

Quis locus ingenio: nisi cum se carmine solo Vexant, & dominis Cyrrha Nisaque seruntur Pedora vestra, duas non admittentia curas? Magna mentis opus, nec de lodice paranda Attonita.

Et Quintilianus, Neque enim se bond fide in multa simul intendere animus totum potest, & quocunque repexerit, definit intuers quod propositum fuerat: & alibi, Mentem tanta res intentam vacare omnibus aliis etiam culpà carentibus vitiis oportet. Quanto minus unus idemque homo poterit & pietati se quantum opus est impendere, & simul circa divitias quærendas servandasque perpetua sollicitudine distrahi? Ælianus libro 2. cap. 27. Adwatov ETH TOV es mixed 8TW Hay έδενος άξια τοσαύτω Φροντίδα καζαπθέμθμον, ύπερ μεράλων πνων στεδάσαι πάσαν γαρ αίπω τίω Αξάνοιαν είς έκεινα άποτε θείσου ανάγκη όλιγωρεν τ όντως θουμάζεων δικαίων, Fieri non potest ut qui curam ponit in rebus exiguis & nibili faciendis, idem magnis se rebus intendat. Nam qui cogitationem ad ista desecit, ei necesse est negligens hat eorum quæ digna sunt consideratu. Epictetus, Ts माव्ह जिल्लाहरू हारी के कार्य हमाहरे व्याहरे मार्क व्यावस्था मार्क व्यावस्था Omnine

Omnino necesse est ut qui alteri se impendit negligat alterum. Persius,

duplici in diversum scinderis bamo.

Huccine, an hunc sequeris? Subeas alternus oportet
Ancipiti obsequio dominos.

Arrianus Epicteto 4. 2. so es po emaponeizar Suva-

πη σεσοχό γαι, nemo alternans proficere potest.

Mauuwa. Mammona.] Vocem hanc Syriacam effe omnes testantur, & oftendit hoc etiam loco Syriaca interpretatio. Quod fi Syriaca est, etiam Punica, ut nos Augustinus docet sermone 35. De verbo Domini, ubi lucrum interpretatur. Nam Pœni Sarrâ oriundi. Idem dicit Augustinus De sermone Domini in Monte libro 2. Vide & Chaldæum interpretem Psalmo 44. 13. Quidam & Hebræam arbitrantur, fed corruptam ex pood quod est thesaurus. Id fi verum est, optime hæc cohærent cum superioribus, wei τε μη Ιησωρίζειν de non thesaurizando. Hesychius certe μαμωνάν, Αηταυρον, Mamonan, the faurum interpretatur. Apud Thalmudistas sæpe vox hæc occurrit: nam illis ריני ממונורם funt judicia pecuniarum. Non longe abit vox Chaldæa מבמני, quam pro thefauri usurpat Daniel 11. 43.

MATT.

25.

mas

1300

368

es

445

dui

λικί

pee

va :

1971

SON

χŝ,

erws was

ורעסן נולטן

an a

#### MATT. Cap. 6. Verl. 25. - 34. Sect. XIII.

Ι Α τετο λεγωυμίν,μη μεριμνάτε τη ψυχή ύμων, τι Φάγητε κ, τι πίητε μηδι τω σωμαί υμων, π ανδυ-क्रिक क्रिं में पिएसमें क्रमें संह के reodis, E To Tapa & Evolupa os;

26. Εμέλενατε εις το πε-मार्थ पर रहकार, जा र का सहरहार, ede Jeer 800, soe owayson सं केला निमालक, में व नियम् विद्या uns mathor Algorpete autor ;

a

t

â

11

n

r,

fi

15

:

n

Г.

27. Τίς ή εξύμων μεριμνών रियां का का किया मार में में में में में hixiar auts myzum era;

28. Kaj wei croupa @ n μεριμνάτε, καζαμάθετε τα κρί-14 TES dyes मण्ड कर्णकारा, 8 भागत, हर्नेह भागी

29. Λεγω δε υμίν, οπ εδε Σολομών Ον παση τη δότη αυτ8 πειεδαλετο ως εν τετων.

30. Ei j Tov Xoprov T8 a-28, on me por orta, x ane nov ers κλίδανον βαλλόριθμον, ὁ Θεος ετως αμΦιεννυσιν, ε πολλω uathor unas, odizomisoi;

31. My sy meeauvyoute, leyours Ti Daywww, y Ti mwμου, η τι ωειδαλώμεθα;

32. Πάντα 3 ταυτα τα εθνη कित्रा भरस गाँव के के मारामें गिरका ו צפמיום ישו ביולנד דצדשי ET CUT WY.

25. Deo dico vobis, ne foliciti litis animæ veltræ quid manduceris, & quid bibatis; neque corpori veitro quid induamini. Nonne anima plus est quam esca: & corpus plus quam vestimentum?

26. Respicite volatilia cœli, quoniam non ferunt neque metunt, neque congregant in horrea: & pater veiter cœleitis paicit illa. Nonne vos magis pluris eltis illis?

27. Quis autem vestrum cogitans, potett adjicere ad staturam suam cubitum unum?

28. Et de vestimento quid soliciti estis? Considerare lilia agri quomodo creicunt: non laborant neque nent.

29. Dico autem vobis, quoniam nec Salomon in omni gloria fua coopertus ficut unum ex iltis.

30. Si autem fænum agri, quod hodie elt, & cras in clibanum mittitur, Deus sic veltit: quanto magis vos minimæ fidei ?

31. Nolite ergo foliciti ef le, dicentes, Quid manducabimus, aut quid bibemus, aut quo operiemur?

32. Hæc enim omnia gentes inquirunt. Scit enim pater velter quia his omnibus indigetis.

33. ZHTETTE Pp

33. ZHTEITE de nowtov This Bankeray To DES, x, This ofxaronusles auts, x, Taute Tay-मा किन्द्रमींग्रहम्य प्रारं.

34. My 8v meenungy us This avercy is no averor heerhvnot THE EQUITYS. APRETON TH M-

pepa y xaxia autys.

33. Quærite ergo primum regnum Dei & justitiam ejus: & hæc omnia adjicientur vo-

34. Nolite ergo soliciti esfe in crastinum. Crastinus enim dies folicitus erit fibiipfi, fuf. ficit diei malitia fua.

#### Adnotationes ad Sectionem decimamtertiam.

A I A TET, Ideo Quia scilicet non potest animus fimul in pietatis & divitiarum studia intendi,

Μη μερμινάτε, ne solliciti sitis] Vox μερμινάν sollicitum effe, & nomen presura sollicitudo five cura haud dubie mediæ funt fignificationis, 1 Corinth. 7. 32, 33, 34. 2 Corinth. 11.28. Philippenf. 2. 20. Neque hic per le videtur poni in partem fequiorem, quia infra fequitur, H averov userwind to savins, crastinus dies sollicitus erit sibi ipsi: sed additæ circumstantiæ vitium denotant. Nam ista मं Фазить, मं मांगार, म दंग-Sion De, quid manducetis, quid bibatis, quid induamini, ad tempus futurum referenda funt. Unde apparet hoc commate & infra commate 31. follicitudinem quæ modum finemque nesciat describi: quo sensu eadem vox usurpatur Philipp. 4. 6. & 1 Pet. 5.7. Lucas idem vocat μετεωρίζεωση, hoc est, suspenso esse animo. Res ut intelligatur, sciendum & hic Christum suo more objectionem tacitam solvere. Esto enim dicat aliquis, ut de supervacuis non sit laborandum,

Επά τα γ δουσιώθ ίκανα πίσι σώθροσι.

Animo modesto quod sat est, semper sat est; at eorum quæ natura deliderat non eam habeo copiam quæ in vitam omnem possit sufficere: quam ubi fum habiturus finem faciam studio habendi. Christus

bo ma ve tai

CI

òλ

on qu Sei no

Af

Et Ne

tio tus ma

plus di E ſe € gul Πλε anti

σώμ ciba cor

Vita poi

nec

Christus hanc objectionem ostendit procedere & happensius ex modică side infra commate 30. quia de bonitate ac potentia Divina minus quam oportet magnisice sentiamus. Nam Deum nobis & posse & velle prospicere de necessariis, etiamsi nos, obiter tantum curantes ea quæ præsens usus requirit, omnem animi vim intendamus in studium pietatis: quod illustribus argumentis sulcit. Laudat alicubi Seneca animum curiosum ad corpus pertinentium, non anxie tamen.

Tí Φάγητε, κ τί πίητε quid manducetis & quid bibatis]
Affentior codicibus ita scribentibus. Græcus Poëta,

Επεὶ τί δει βροτοίσι τολίω δυοίν μόνον, Δήμητε το ακτής, πώμα το θ' υδρηχός; Homini quid est necesse, præterquam duo, Cereale germen atque limpharum latex?

Et Latinus,

ım

is:

0-

ffe

im

of-

us

li.

li-

ıd

ue

lia

115

12

11-

nı,

et

m

fu

7.

Se

1-

to

0-

0-

m

di.

us

Satis est populis fluviusque Ceresque.

Neque obstat quod sequitur recons victus solius mentio. Nam eo nomine, ut & Latino cibariorum, potus etiam comprehenditur.

Ούχι η ψυχη πλείον ές το τροφης, Ε το σώμα τε ανδύual G; nonne animus plus est quam esca, & corpus plus quam vestimentum?] Recte Aristoteles, Kearflov To d' caut's aiperen & Ala Janspon, Melius est quod propter se expetitur quam quod propter aliud: & trita est regula, Qui finem vult idem vult & necessaria ad finem. וותר plus, hoc est יותר, pluris faciendum: שעיצה, anima nomine hic perspicuum est vitam intelligi, ரம்முகிடு voce corpus ipsum. Ad vitam sustentandam cibariis opus est, vestitu autem ad defendendum corpus contra cœli injurias; Deus autem est qui vitam & corpus nobis dedit: Quid ni igitur dare & possit & velit bonis quæ ad utrumque tuendum sunt necessaria? Confer Philonis locum De præmiis, IIX87G Pp 2

il/

pote

me

cas

well

cor

par

que

qua

illa

gie

ria

tele

De

cap

Mer

La

reri

eju

ın

tilli

aug

quo

resi

8050

25.

liur

pop

Sed

cun

E

Πλετ δε ὁ μθρ τ Φύστως εὐπτλής επ, τεοφή και σχεπης Τροφή μθρ εν αριβ εναμαλιαϊον ὕδως, α πανίαχε τ εἰκεμθης ανακέχυτας σκέπης δε διπον εἰδ , τὸ μθρ ἀμπτχένη, τὸ δι οἰκία, Δρα τὰς κπο κρυμε κ βάλπους το βακολεθτικό, τὸ δικία, Δρα τὰς κπο κρυμε κ βάλπους το βακολεθτικός, τὸν ἐκάπεσα, εἰπορισότατον, Divitiæ naturales quidem parabiles sunt, victus & tegmen. Victus nempe panis & aqua de fonte, quæ ubique terrarum patent. Tegminis vero duplex genus, vestis & habitatio ad vitanda mala quæ ab æstu & frigore imminent: quorum utrumvis paratu facile, siquis supervacuo & inutili apparatu abstineat. Aristides, Εδήπος κοίμας ε σκέπης και τεοφης δείμεθα, Vestitu, & tegmine & victu nos puto indigere.

26. Ta הופוים צ צפשיצ, volatilia cæli] Ex Hebræo עוף השמים, Pfalmo 104. 12. Lucas speciem posuit צפּפּשיפּה corvi, nimirum quod id animal in volu-

crium genere cibi sit avidissimum.

Non reprehendit hic Christus omnem συγγομιδων comportationem, non magis quam sementem & messem; sed argumentum est à majori: Si Deus volucribus prospicit adversus inediam, quibus non est ea industria quæ est hominibus, quanto magis hominibus prospiciet? Simile est argumentum infra commate 28. In Thalmudico libro Kidduschim recitatur dictum Simeonis Eleazaridæ, Vidistine unquam bestiam vel avem quæ tenuerit artiscium aliquod? Estamen aluntur, neque dissiculter.

Manto Ala Φέρεπ, pluris estis] Μάλλον hic παρέλκα abundat, ut & Marci 7. 36. 2 Cor. 7. 13. Aristoteles αιρετώπρον μάλλον eligibilius & μάλλον κάλλον pulchrius dixit. Sed & apud Demosthenem & Platonem simi-

lia reperias.

27. Τίς ή εξ ύμῶν μεριμνῶν διώατας ως Θείνας ὅπὶ των πλικίαν

idixian auts mixim ena; Quis autem vestrum cogitans potest adjicere ad staturam suam cubitum unum? Argumentum est à minori ad majus, quod nos docet Lucas 12. 25. 26. Redit Christus ad id quod dixerat τει Τυχής & σώματος de anima & corpore. Hæc extra controversiam pluris sunt quam mensura corporis: parum enim refert quâ quis sit staturâ. Quod si hoc quod minus est Deus efficit citra studium nostrum, quanto magis citra anxiam nostram sollicitudinem illa potiora in nobis conservabit, ac proinde largietur quæ ad conservationem eorum funt necessaria? Vocem naixios pro statura reperies apud Aristotelem de Plantis 1. 4. & Plutarchum De pueris infituendis, apud Lucianum de Verâ narratione & de Deâ Syriâ, apud Constantinum Porphyrogennetam capite De castro Chersonis. Sic & Lucæ 2. 52.

28. Καπιμάθετε τὰ κείνα Ε ἀιχες, considerate lilia agri]
Μεταβαπιῶς transitive, ut recte verterunt Syrus &
Latinus interpres: ita καπαμανθώνων των Φύσιν, naturam

rerum considerare, dixit Plutarchus.

s

d

n

ù

)

-

Ù

-

.

78

-

S

5

29. Σελομών, Solomon] Solomonem nominat quia ejus temporibus ob longam pacem & navigationem in terras auriferas res Judæorum fuerunt florentissimæ.

Ev mion th doin auris, in omni gloria sua Id est, cum augusta specie in solio eburno aurato sedens (de quo vide 2 Paralip. 9. 17.) jura daret civibus, aut responsa externis. Vocatur enim illud solium Provo doins thronus gloria, quo alluditur infra 19. 28. & 25. 31. aut etiam producti, id est, solium sudicii. Moris autem erat apud omnes serme populos ut Rex solio insidens trabea aurata sulgeret. Sed illam quoque trabeam Christus ait pulchritudine liliorum superari, quia nimirum ars nulla potest cum natura contendere. Simillimum huic Christic

ph

eff

ar

ad

pel

TH

bu

ne

m

di

fr

12

fu

fia

H

CI

m

fic

er

ti

ft

te

fi

h

b

h

120

2

dicto est Solonis illud, qui cum Regem Crœssum in throno sedentem conspicatus interrogaretur, num pulchrius ullum vidisset spectaculum, Vidi, inquit, gallos scilicet, pavones & phasianos: φυσπῶ χο ἄνγι κακλίονι, ornantur enim nativa elegantia & quidem multo pulchriore: quod ipsum facunde ad hunc locum explicant Chrysostomus & Hieronymus.

Περιεδάλεπ, coopertus est ] Ita verti solet Hebræum

לבשי.

30. Xoprov, fænum] Ita vocat ipsum lilium. Nam Hebræi mi Oune plantas distribuunt in duo genera, שעש & צע, ut videre est Genes. ו. וו. Hellenistæ cum voces Græcas non haberent æque late patentes, xy verterunt ξύλον, quo continentur arbores, frutices, & fimilia: עשב autem est etiam איר, χόρτον, quod Thalmudistæ scribunt, in quo genere funt farra, herbæ, flores. Hoc sensu ita devdpov arbor & xópros fænum pariter posita comprehendunt omnia ea quæ terra nascuntur, Apocalypseos 8. 7. Et apud Jacobum idem vocatur av sos & xognos flos & fænum, & conjunctim av sos xópts flos fæni 1. 10, 11. quod & apud Petrum est 1 Epist. 1.24. Qui loci desumti funt ex eo quod est apud Esaiam 40. 6. ubi in Græco est ציף fænum, in Hebræo חציר, quod, ut dixi, Thalmudiftæ voce à Græcis acceptâ כרתי interpretantur.

Σήμερον οντα, quod hodie est ] Brevis duratio indica-

tur, ut Pfalmo 90. 5, 6.

κλίβανον, clibanum] Bene Syrus Jook, ut Genes.
15.17. Exodi 8. 3. Levit.2. 4. 26. 26. Psalmo 21.10.
Neque enim solere semper distingui subtiliter imio κ κλίβανον furnum & clibanum recte ab aliis est annotatum. Quin & Græci quidam κλίβανον exponunt καμινον caminum, ut Scholiastes Acharnensium Aristophanis,

in

m

it,

le-

de

0-

m

m

2,

æ

S,

i-

oy,

re

or

ia

id

&

&

ti

0

i,

a-

ef.

0.

d-

0-

15,

303

phanis, & Hebræi quidam אוור exponent פרני, id est, furnum, quamquam Kimchi istud distinguit. Solebant autem furni incendi non tantum ramalibus arborum, sed & sloribus postquam exaruerant, quemadmodum & paleis & lolio. Ulpianus, Lignorum appellatione in quibusdam regionibus, ut in Agypto, ubi arrundine pro ligno utuntur, & arundines, & papyrum comburitur, & berbulæ quædam vel spinæ vel vepres continebuntur. Exstat 50.55. D. de Leg. 111. ubi & sarmenta, & superamenta materiarum, & vitium stirpes dicuntur venire ligni nomine, si voluntas non refragatur.

ολιγόπισι; modicæ fidei] קמני אמנה Hebræis etiam vocantur hi qui cum in præfens habeant fatis, futuri incertitudine cruciantur. Vox autem אמנה fides, quam exprimit vox πίσιως, præfertim in ufu Hellenistarum, non semper significat persuasionem quâ credimus vera esse quæ dicuntur, sed sæpe siduciam quam in alicujus bonitate ac potentià ponimus, etiam si verba nulla intercesserint: quæ significatio hoc loco videtur amplectenda. Quanquam enim promissiones exstant in Lege ad hanc rem pertinentes, non tamen inde argumentum ducit Christus, sed à manifestis bonitatis potentiæque Divinæ testimoniis

32. Πάντα γ ταῦτα τὰ Εθνη ઝિπζητῶ Hac enim omnia Gentes inquirunt] Πάντα omnia fignificat copiam sufficientem in omne tempus, & ઝિπζητῶν inquirere vehemens quoddam studium designat.

'Oπ χείζεπ, quia indigetis] Opus esse vobis illis rebus ad vitam & valetudinem tuendam. Sunt enim hæc in genere τ πως αναγκαίων eorum qua certo sensu necessaria sunt, ut loqui amant Philosophi.

33. Ζηθέττε δε πεωτον, Quærite ergo primum] Hoc agite, ut in Sacris dici solebat. Neque enim con-

3

tentus est Deus aut perfunctorià aut dimidiatà operà: sed vult in sui cultu præcipue nos esse occupatos. Nam plerique hominum

Τὸ εθο πάρεργον έργον ώς ποικμεθα, Τὸ δ, έργον ώς πάρεργον όπονκμεθα.

Operose id agimus, agere quod non est opus; At in eo quod opus est, opera persunctoria est.

Atqui egregie dictum est à Poëta,

Nec propter vitam vivendi perdere causas.

A Platone autem, Επιμελείδα χεη & σώμα & ψυχης ενεκα αρμονίας, Cura habenda corporis ad concentum ani-

mi. Nam certe, ut alter Poëta cecinit,

Respicitur non obscure id quod est in historià Solomonis, cui sapientiam optanti, & sapientia data est, & ea quæ non optaverat, 1 Regum 3.11.

The Bactheles & Ois, it the disconvilse auts, Regnum Dei, & justitiam ejus ] Regnum Dei sive Regnum cœleste, ut metam: Justitiam, id est, viam qua ad Regnum perveniatur, quomodo hæ voces supra po-

nuntur s. 20.

Προςε ) ησεται υμίν, adjicientur vobis] Significanter admodum: nam περοθ ήμων Græci vocant quod & πίσουν, περοσομα, θπίμετος ν. Latini corollarium, accessionem, austarium, matissam. Habet quidem pietas promissa utriusque vitæ i Timoth. 4. 8. Marci 10. 30. Sed principale est gloria vitæ alterius: quæ ad hanc vitam desiderantur accessionis habent vicem, quapropter etiam parcius solent piis contingere, quo magis illis rebus honos & pretium detrahatur. Atque adeo ipso etiam Veteris Legis tempore, sicut mercedis temporariæ gratia operantibus constanter Deus præstitit eam ab ubertatem quam Lex pollicebatur: ita his qui Spiritus ductu ad cœlestem patriam anhelabant, interna magis solatia exhibuit quam

adv cun Gen

qua

run

ren

Due qui bra

in g

ran tio mi um

Al nâ, Ex

Te Ch ver Plu pre

Ch

H

quam rerum exteriorum affluentiam, fine ullo ipforum damno, cum pro vilioribus meliora acciperent, ut videre est Hebræor. 11. Ac sic in illis paucis anticipata est ea dispensatio quæ post Christi adventum latissime disfusa. Vidit hic nonnihil Plato cum dixit, Διπα δε άραθα έσι, πα μθο άνθρωπνα, πα δε θεία, καν μθο δεξηπας πε τα μείζονα, κπάπας ε πα ελάπονα, Duorum generum sunt bona, Humana & Divina: ac si quis majora amplexus fuerit, acquirit & minora. Hebræorum est proverbium: ας αιτίτις ε πίνοτα. Εντροσορί γιος τος εναστικός τος και τις και εναστικός τος και τις και τις και εναστικός παι συστικός παι τις και εναστικός παι συστικός παι τις και εναστικός παι τις και εναστικός παι εναστι

34. Els this averor in crastinum] Id est, Nolite curam in longum promittere. Nam crastini appellatione, ut diximus, futurum Hebræis continetur. Simillimum loquendi genus, quanquam in sensum ali-

um, est apud Philetætum Comicum,

Eis aue wo de unde Oporticer.

Ċ

)

t

r

Nec quid futurum cras sit nostrum est quærere. Alludit autem hic n régis dictio ad id quod de Manna, nobili pignore Divinæ providentiæ, legimus Exodi 16.20.

Raxía, malitia] Bene olim versum suerat citante Tertulliano vexatio, nam in Hebræo proverbio quo Christus utitur est της, quod LXX θλίω solent vertere. Sic & κακόπω pro vexatione sumi docet Plutarchus libro De legendis Poetis. Græci interpretes sæpe ita usurpant vocem κακίως ut exprimant Hebræum της malum, ut Amosi 3.6. Vide, si placet, Chrysostomum Oratione adversus eos qui dæmonibus afscribunt rerum humanarum regimen.

# HUGONIS GROTII ADNOTATIONES

## Sermonem Dni in Monte habitum.

MATT. Cap. 7. Vers. 1 .- 6. Sect. XIV.

1. MH newers, 'wa un ner- 1. Nolite judicare, ut non

2. Ev w 20 xequal xexvets, moignosoge, of en on headen he-रहसरह, वंश्वीमहरहम् नेमंग्डरम् एमांग.

3. Τί ή βλέπεις το καρφος το έν τῶ οΦθαλμῶ & ἀδελΦε σε, τω δε ον τω σω οφθαλμώ Soxov & natavoers.

4. Η πως έρεις τω αδελθω 08. aDES ENGADO TO NADOGO Doro है oobanus पर में igs मे δοχός ου τω όΦλαλμω σε;

5. Trongita, excare new-TOV This doxes on & opparas 08, & ton Alabatus cabaλειν το καρΦΦ, έκ δ οΦθαλ-แล้ 8 adex Os os.

6. My dwie to ayou tois κυσί, μηδε βάλητε της μαρρα-CITAS UMAN EMAGODEN T XOLDAN. unal Exalamathowork autes Ex τοις ποσίν αυτών, κ ςραφέντες on wow umas.

Judicemini

di 00 no

de έλε

H om

foll

cen

vol

ftu

qu

Ìπ

Tib

H

ip

191

Po

à

pa

rit

tai

ag

H

Ser

ni

pa

2. In quo enim judicio judicaveritis, judicabimini: & in qua mensura mensi fueritis, remetietur vobis.

3. Quid autem vides festucam in oculo fratris tui: & trabem in oculo tuo non vides ?

4. Aut quomodo dicis fra tri suo, Sine ejiciam feltucam de oculo tuo: & ecce trabs est in oculo tuo?

5. Hypocrita, ejice primum trabem de oculo tuo, & tunc videbis ejicere feltucam de oculo fratris tui.

6. Nolite date sanctum canibus: neque mittatis margaritas veltras ante porcos, ne forte conculcent eas pedibus fuis,& converti dirumpant

Adno-

Adnotationes ad Sectionem decimam quartam.

1. M κείνειε, Nolite judicare] Melius transfertur judicate quam condemnate, quia Lucas cum dixisset μη κείνεπ nolite judicare addit μη καθαδικάζεπ nolite condemnare. Apparet autem ex sequentibus, non de qualibuscunque judiciis Christum agere, sed de iis quæ rigide exercentur, quomodo & Jacobus κας misericordiam opponit τη κείντι judicio 11.13. Hebræi dicunt ροροπίτη κείντι μαίτο judicio omnem hominem ad lancem innocentia. Et de Hasidæis, sollicitos suisse ut judicarent unumquemque lance inno-

centia, etiam si quem viderent peccare.

n

1

2. Avhueren Ingerry ouiv. remetietur vobis 7 Remensium vobis ibitur. Erat autem proverbium hoc quo Christus ad res diversas utitur tritum usu Hebræorum, במרת תארם מורר בת לריו לו quod enuntiare folebant מרדה כננר In mensione hominis metietur illi, aut brevius מרדה כננר מרה Menfio ficut menfio. Sunt & qui dicant שמררת לי אמרר לך Quâ menfurâ menfus es metiar tibi. Utuntur & Arabes. Scholiastes vetus ad illud Horatii lib. 1. Sat. 3. In trutina: Idem judicium de ipso erit, & eadem astimatio: ἀλληγορικώς. Nam qui ignoscit peccatis alterius, mox eandem veniam consequetur. Polybius ubi de Timæo agit Historico in fragmentis à Valesio editis, Πικρός 20 γεγονώς κે લામાફલંજા ઉ ગેમાર્થμητης τ πελας, εινοτως 80 € 500 τ ωλησίον αυτός απαραίητε τυγχαίνοι πμωρίας, Cum enim cenfor aliorum fuerit asper & inexorabilis, merito & ipse ab aliis censuram talem feret. Plane autem statuo de Dei judicio hic agi, non minus quam apud Jacobum cum dicit, Η κρισις ανίλεως τω μη ποιήσανί ελεος, Judicium sine misericordià illi qui non fecit misericordiam, 2. 13. Mos nimirum erat Christo dicta de rebus humanis usurpari solita ad Divinas transferre.

Qq 2

3. Ti

3. Τί δὲ βλέπος το κάρφω, Quid autem vides festueam ] Bene videtur mihi apud Hesychium exponi κάρφω, κεραία ξύλη λεπώ festuca tenuis ligni particula. Septuaginta Senes του Genes. 8. 11. vertunt κάρφος. Quod autem Christus hic explicat proverbio inter Judæos frequentato (ut ex ipsorum quoque libris apparet) idem ferme Phryx ille fabulator intellectum voluit narratiuncula de duabus manticis, quarum altera alienis vitiis onusta ante oculos, altera vero nostra ferens vitia retro nos pendeat: unde illud dictum est,

Sed non videmus mantica quod in tergo est. Libet hoc illustrare Græcorum Poetarum versibus.

Menandri eft.

Απαντίς εσμεν είς το νεθετίν σοφοί.
Αὐτοι δι αμαρτάνοντις ε γινώσκομου.
Alios quidem culpare sapientes sumus;
At nostra nos delicta non agnoscimus.

Ejusdem,

Οὐδεὶς ἐΦ' αὐτβ τὰ κακὰ στωρρᾶ, ΠάμΦιλε, ΣαΦῶς ἐτίρε δ, ἀχημονοιῶτις ὅψεταμ. Quicunque fædum admittit aliquid, Pamphile, Non videt hoc ipse; at alius si faxit, videt.

Alterius ignoti,

Τὸ μθο ἀλλότειον, ἄνθρωπε βασχανώπε]ε, Καπὸν ὁζυθερκῶς, τὸ οξ ἴολον αθλαβλέπος. Alienum vitium, qua tua est malignitas, Acute cernis; at tuum prater vides.

Cicero Tusculanarum tertio, Stultitiæ proprium est aliorum vitia cernere, oblivisci suorum. Seneca, Aliena vitia in oculis babemus, à tergo nostra sunt. Et hæc quidem proprie pertinent ad vitia quæ nos cum aliis habemus communia, quæque in aliis severe advertimus, cum ignoscamus nobis, ut apud Horatium Mænius. Certe, ut idem ille canit,

Stultus

A

et

fin

Cu

eâ

pr

(p

qu

Et

H

rig

fa

ali

Se

Po

qu

po

ut

cu

## Sermonem Domini. Matt.7. 309

Stultus & improbus hic amor est dignusque notari. At quorundam malignitas ultra progreditur, ut etiam quæ bonam capiunt interpretationem in pessimam partem rapiat,

At nos virtutes ipsas invertimus, atque

Sincerum cupimus vas incrustare.

Cujus nanon des pravi moris exempla videre est in eadem Satyra lib. 1. 111. Aut etiam, quod ulcus hic proprie tangit Christus, ad minora aliorum vitia perspicaces, ad sua longe majora connivent: qualis ille quem Flaccus ita objurgat,

Cum tua pravideas oculis mala lippus inunctis, Cur in amicorum vitiis tam cernis acutum, Quam aut aquila aut serpens Epidaurius?

Et deinde ita admonet,

ni

i-

it

-

-

5,

C

--- denique te ipsum

Concute; numqua tibi vitiorum inseverit olim Natura, aut etiam consuetudo mala.

Hoc enim facto appariturum quam nos dedeceat rigida illa Cenforis persona.

Qui ne tuberibus propriis offendat amicum Postulat, ignoscat verrucis illius, aquum est

Peccatis veniam poscentem, reddere rursus.

Aliter qui faciunt eos docet legem in se iniquam sancire. Seneca De vità beatà, Papulas observantes alienas, ipsi obsiti plurimis ulceribus. At certe, ut idem Seneca in Tragoedià dixit, æquum est

Det ille veniam facile cui venia est opus.

Porro ex Latinis quos citavimus versiculis apparet quod hic est βλέπον, & apud Menandrum στωοράν, recte posse verti videre aut cernere.

3. Où ralavoës; non vides?] Où prisones non agnossis, ut Menander loquitur; & Sachinds, ut aliter Comicus; prævides, id est, prætervides Horatio.

ק. מוסג [obi 8. 13. ] קוד [obi 8. 13.

ExCare

Excals πεωτον, ejice primum] Vetus est proverbium quod in Zemach David refertur sub nomine R. ho

nib

qu

 $\Sigma$ 17

con

me

eti

tol

tin

Ca

pre

&

22.

que

ani

im

lap

Ch

im

qua

de

fœ Ch

cœ

fto.

qua

mo

Pla

ets .

TET

Tarphon five Tryphonis.

Non tantum quia culpà careat oportet qui paratus est in alterum dicere, sed quia severi isti castigatores plerumque habent ulcus in animo latens, quod obstat quo minus æquà lance aliorum facta examinent, superbiam scilicet, cum contemtu aut etiam odio aliorum. Hunc morbum ubi expulerint, tum demum

idonei erunt qui de aliis judicium ferant.

6. My d'ette to a you tois xuoi, Nolite dare sanctum canibus Chaldai, Hebrai, Ægyptii, vetustissimi sapientiæ professores præcepta sua tradebant er ovusi-Aois sub signis, ut docet Clemens Alexandrinus. Pythagoras hunc morem in Græciam attulit, five ex Ægypto, ubi vixit aliquandiu, five ex Syria, unde erat magister ipsius Pherecydes, &, ut quidam existimant, iple Pythagoras. Nam Tyrrhenum fuisse multi prodiderunt; alii Tyrium. Sed & Tyrrheni origine, ut diximus, Tyrii erant: &, ipse Judæos adierat, ut complures de eo Scriptores prodiderunt. Neque vero morem tantum præcipiendi sed & ipsa præceptorum verba à Barbaris Philosophis accepit Pythagoras, cujus rei magnum est argumentum quod illud το πυρ μαχαίρα μη σκαλεύειν ignem gladio ne fodias, cujus ut Pythagorici præcepti in Numâ Plutarchus meminit, totidem verbis reperitur in Gnomologico Arabum. Talia funt & illa, Xexidova cu oixía un extu. Της χύτεας δεθείσης δίπο & πυρος όν τη συ οδώ τυπον μη δοτολιπείν. Αναςτέντας ές εύνης συγχείν τα ςρώματα. Επί γης μη ωλειν. Κυάμων απέχχν, Hirundinem domi ne habe. Postquam olla de igne sublata est in cinere notam ne relinquas. Qui de lecto surgunt stratum confundant. In terrà ne navigato. Abstine à fabis. Ejusdem generis & hoc

hoc est, Μη δώπε το άγιον τοις κυσί, μηδε βάλεπε σου μαργαρέπας ύμων έμπουθεν τ χοίρων, Nolite dare sanctum canibus, neque mittatis margaritas vestras ante porcos: quem sensum Pythagorici hoc dicto exprimebant, Errior eis auida un subaner, Frumentum in matellam ne conjice. Egerat Christus de temerario atque inclemente judicio, ne quis hinc suspicaretur omnem etiam de rebus manifestissimis judicandi libertatem tolli, subjungit præceptum ad eam prudentiam pertinens quam alibi vult cum fimplicitate conjungi. Canis in Lege animal erat adeo exfectandum ut ne pretium quidem inde redactum consecrare fas esset, & quæ erant profanissima canibus darentur, Exodi 22. 31. Suem edi vetitam Mosis Lege Græcis quoque & Romanis notum erat. Conjunxit hæc duo animalia etiam Petrus 2 Epistola 2. 21. & in quo maxime conveniant docet, nempe in projectissimà immunditie. Quod autem in universum de omnibus fapientiæ præceptis dici folebat apud Hebræos, id Christus suæ sapientiæ præceptis, præsertim interioribus applicavit, docens quâ cautione ea aliis fint impartienda, quod erat non Apostolorum duntaxat, fed piorum quoque omnium officium, etfi non æquali jure ac gradu. Sensus ergo est, Prudentiam adhibendam; neque hæc inculcanda iis qui admoniti de apertis manifestisque flagitiis in veteri tamen luto fædarum voluptatum pergerent volutari. Nam & Christus pœnitentiæ prædicationem prædicationi ccelestis Regni voluerat antecedere. Et cum Apostolos ad docendum mitteret, explorare eos justit in quâque urbe aut vico, ecquis ibi esset dignus sermone, infra 10. 14. Non dissimilem sensum habet Platonis illa cautio, Εὐλαδέ μθύ τοι μήποτε ἀκπέση τουτε κε ανθρώπες απαιδεύτες· χεδον χο, ως εμοί δοκεί σοκ ές: रहरका कला तरा कार्रा है प्रतिवहन्त्र वेसहरम्बन्स, Cave ne hac

7

i

e

d

S

0

V. \N

15

۴.

-

pc

qu

rit

fu

ex

qu

dæ

fui

no

fua

rui

nai

PEN

ad

ad homines imperitos deveniant: nam, ut mibi quidem videtur, sermonibus his apud multos nihil magis ridiculum. Et illud Heracliti, Ta & prior Ban xpunfer, amin apaly. Scientia profundum occultare, laudabilis diffidentia. Et Lysidis Pythagorici in Epistola ad Hipparchum, Mi xowa काम्बर का किएंबड बावरिय कांड हरी व्यव rair Juxar usua Japulpois, Ne fac sapientia bona illis communia qui ne minimum quidem animo purgati sunt. De his qui contra faciunt idem Lysis sic pronuntiat, έγχιρναντι οδ ήθεσι πεταραγμθροίς το κ θολεροίς θεωρήματα κ λόγως θείως, καθάπερ ει πε εις Φρεαρ βαθύ βορδόρε σοληρες έγχεοι καθαρόν κ, διειδές ύδωρ τοντε 2 βορδορον ανεπαραξε κ, το ύδωρ ήΦάνισεν, infundunt enim moribus turbidis & lutulentis pracepta sermonesque divinos, velut siquis in puteum profundum cono plenum infundat aquam puram & limpidam: nam is & lutum commoveat & aquam perdat. Quod fi accuratius libet distinguere inter canes & porcos, canes cum Clemente Alexandrino poterimus intelligere eos qui monitis impudenter oblatrant, quales erant Judæi illi Antiocheni arnaegerτες και βλασΦημέντες contradicentes & blasphemantes, Actor. 13. 45. qui propterea dicuntur semet indignos judicasse vità aterna. Cujus ingenii Judæos etiam Paulus diserte canes vocat Philipp. 3. 2. ac forte iidem funt qui canes appellantur à sohanne Apocalyp. 22. 15. Nam & Pfalmus 22. commate 17. quos canes vocarat, interpretatur owaywysiv movnestowow synagogam malignantium. Porci autem intelligi poterunt qui non contradicunt quidem, sed vitæ impuritate oftendunt quanto contemtui monita habeant. Nam hos proprie sub porcorum imagine à Judæis intellectos apertum fiet ad caput 8. fub finem. Idque discrimen hic sequitur Chrysoftomus. Et sane videntur hoc discrimen requirere quæ sequuntur; nam aliud est datum proculcare, quod porcorum

Sermonem Domini. Matt. 7. 313

porcorum est; aliud porrigentem morsibus petere,

quod canum.

r,
is
n

enaà fiis.

od

Ray spapierus presenti viras. E conversi dirumpant vos: ]
Plerumque fit ut obstinati contemtores Divinæ veritatis in ejus professores, ut commodis aut gloriæ suæ adversos, & diversitate morum sua ipsis slagitia exprobrantes, immane odium concipiant, plebemque & Potestates in ipsos concitent: quod in Judæis præsertim Christus ejusque Apostoli experti sunt. Talem Crescentem Cynicum Philosophum noverat Justinus, & ab eo non vanus vates mortis suæ causas exspectabat. Sicut autem Christus horum solorum causa non vult proponi sacram doctrinam, ita neque illorum causa eam vult reticeri. spapertes autem hic est commoti, ut explicabimus infra ad caput 16.

MATT.

## MATT. Cap. 7. Vers. 7 .- 12. Sect. XV.

7. Α Ιτέπε, και δοθήσεται υμιν ζητέπε, κ ευρήσετε κρώετε, κ ανοιγήσε) υμίν.

8. Πᾶς το ὁ αίτων λαμ-Cáves, ε ὁ ζητων εὐρίσκες, κ

म्ब ४०४०४मा वेग्रामाण्डम्य.

9. H ที่ธ ธรรม อัฐ บันผืบ ส้ม-Downs, ou Eau สมาท์กทุ o พิจิร สมาช์ สังุทอง, นทิ ภิเวิจง ปีวิกาศ์ผส สมานี;

10. Kaj čav izduv aithon,

μη οφιν ਹπιδώσ αυτώ;

11. Εἰ ἐν ὑμῶς, πονηροὶ ὅνπες, οἰδαπε δόμαπα ἀραθὰ διδόναι ποῖς πέκνοις ὑμῶν, πόσω
μᾶλλιν ὁ πατηρ ὑμῶν ὁ ἀν ποῖς
ἐρανοῖς, δώσο ἀραθὰ ποῖς αἰΤέστν αὐτόν;

12. Πάντα έν όσα αν γέλητε ίνα πιώσιν ύμιν οι άνθρωπι, έτω κ ύμι πιώτε αυτοίς. έτος γάρ ές τν ο νόμος & οι περθήται. 7. PEtite, & dabitur vobis: quærite, & invenietis: pulsate, & aperietur vobis.

di

cu

tu

tis

CA

141

di

ef

tra

pr

Se

Sa

fin

re

pe

te

no

ta

tie

L

4:

lu

de

V

8. Omnis enim qui petit, accipit: & qui quærit, invenit: & pulsanti aperietur.

9. Aut quis est ex vobis homo, quem fi petierit filius fuus panem, nunquid lapidem porriget ei?

10. Aut fi piscem petierit, nunquid serpentem porriget

ei?

nali, nostis bona data dare filis vestris: quanto magis pater vester qui in cœlis est, dabit bona petentibus se?

12. Omnia ergo quæcunque vultis ut faciant vobis homines: & vos facite illis. Hæc est enim lex & Prophetæ.

Adnotationes ad Sectionem decimam quintam.

7. A rem, & do nerrey view Petite, & dabitur vobis:]
Diversis modis hæc solent cum superioribus connecti. Mihi videntur multis specialibus præceptis generalia quædam subjungi; atque hic tradiratio quomodo consequi possimus dona illa quæ ad insistendum constanter hoc iter à Christo monstratum sunt necessaria. Nam de impetrando Spiritu sancto hic agi, recte ex Luca probat Maximus Dialogo contra arequies eos qui Filium Dei Deo dissimilem dicunt.

dicunt. Idem hoc donum sapientiæ nomine videtur Jacobus appellare 1. 5. Paulus utrumque conjunxit, cum pro Ephesiis orare se ait ut Deus ipsis det Spiritum sapientiæ & revelationis ad cognitionem ipsius, mentis oculos illustratos ad cognoscendum quæ sit illa spes vocationis, & quæ opulentia gloriæ ejus quæ hereditario jure sanctis datur, Ephes. 1. 17, 18. Nimirum supra dixerat Christus ad affectus recte dirigendos opus esse ut mentis oculi luceant. Ad hanc rem impetrari vult à nobis lumen cœleste, idque contentis precibus.

8. Ο ζητών εύρισκει, qui quærit invenit] Sophocles,

--- TO 3 ב מדצועלטים

,

-

n

i,

t

C

S

li

d

-

u

n

Αλωτίν οπφεύρΑ ή πάμελειθμον.

--- quicquid quaritur

Reperire spes est; quod nihil curas, sugit.

Sed hic verbis airīv, (nrīv, xpseu petere, quarere, pulsare idem denotatur, studium scilicet precandi. Non male Hierocles, Eὐχὴ μεθοριον το παρ ἡμῶν ζητήσεως & το જોલે & Θεὰ δόσεως, ἐχομθήνη το αἰπίας ἡμῶν το ἐκ τε τὸ ἐκναμ περαγάσης ἡμῶς τὸ τὸ ἐκναμ περαγάσης ἡμῶς τὸ τὸ ἐκναμ περακάσης, Precatio con-

finium est nostra quasitionis & donationis Divina, coharens causa ei qua & ad esse nos produxit, & ad bene esse perficit.

9. Η τίς ἐπν ἐζ ὑμῶν ἄνθρωπος, Aut quis est ex vobis homo] Mirum videri potest quod interrogativo τίς alterum interrogativum μη numquid subjungitur. Sed notandum est apud Hebræos quis sæpe poni non tam πυσματικώς interrogative quam ἐπνθετικώς conditionaliter, pro si quis, ut & infra 12. 2. & 24. 45. Lucæ 11. 5. & 2 Jacobi 3. 13. Sic & in Pfalmo 107. 43. & Deut. 20. 8. Neque aliter interpretandum illud apud Aggæum 2. 4. Quis ex vobis reliquus qui viderit istam domum in glorià suà priore? Nemo enim videtur Zorobabelis comitum fuisse qui templum à

Rr2

Solomone conditum videre potuisset: sed hoc vult Propheta, Si quis nunc vestrum esset qui prius templum vidisset, quam valde hoc templum præ illo forderet. Hujus igitur loci sensus est, Si quis inter vos est quem filius panem poscit, an lapidem ei dabit? nam to ear si post os qui positum solet magianen abundare, ut supra cap. 5. commate 19. infra cap. 10. commate 14. 42. 11. 27. 12. 36. 15. 5. 16. 19. 18. 5, 19. 20. 4, 7, 26, 27. & alibi: fed & post ons, 8, οπε quantus, ubi, ubi locorum aliaque relativæ notationis, ut passim in his libris videre est: un numquid autem interrogativum hic est; quo sensu & vox sudaica fed ex Græco fermone veniens in Gemara & alibi. Adagium autem hoc de pane & lapide ab Hebræis ad alias etiam gentes transiit, ut ex Plauto apparet,

Altera manu fert lapidem, panem oftentat altera. II. Houngoi ovtes, cum sitis mali] Deo scilicet com-

parati. Vide Jobum 15. 14, 15.

Azafa douara, bona data] Dona Spiritus fancti, ut fupra diximus. Vide Jacobi 1. commate 17. & confer cum commate 5. eodem capite. Bene autem vetus interpres douant data transtulit. Est enim ea vox Latinis etiam substantiva. Glossarium vetus, Δόσις, datum. Plenus datorum de Deo dixit Ausonius.

12. Oou av Jehnte, que vultis ut faciant ] Cum de precibus dixisset Christus, jam ea addit quæ conatus nostros excitent. Oportet enim ista conjungi, όπως ο ερχαζόμεθα Ε ευχόμεθα, Ε ο ευχόμεθα ένεργωμόν, ut quod operamur & precemur, & quod precamur operemur, ut ex Pythagoræ disciplina tradit Hierocles. Jubet autem Christus operam nos dare ut aliis præstemus ea quæ ratio dictat non inique nos ab aliis postulaturos: hoc autem ideo dicitur, quia plerum-

que

que

de

Co

rip

Ur

tur

mu

Ser

len

cep

ad äm

ne

Ha

ric

ati

tibi

bia

tan

no

छ ।

inf

ut

mi

pro

Dil

dic

gis

de

mi

Sermonem Domini. Matt. 7. 317

que rectius videmus quid æquum sit ubi nobis nihil

decedit. Laberius hoc voluit,

Homo semper in se aliud fert, in alterum aliud cogitat. Contingit autem hoc ex nimio nostri amore. Euripides,

Ως πας τις αυτον & πέλας μάλλον Φιλά.

Quam quisque sese plus amat quam cateros! Unde illud Sallustii, Nemini sua injuria leves videntur. Atqui æquissimum est id quod idem ille Mimus dixit,

Ab alio exfectes alteri quod feceris.

Severus Imperator narratur in ore habuisse nobilem hanc sententiam à Christianis aut à Judæis acceptam, Quod tibi non vis, alteri ne feceris. Isocrates ad Nicoclem, A πάχρυπες ὑΦ ἐπρων ὀρχίζεωθε, πωπα πῶς αλλοις μὴ ποιείπ, Quæ si vobis sierent irascamini, ea aliis ne facite. Sensus idem in Appii Cæci oratione apud Halicarnassensem. Non frustra autem adjicit Historicus aut à Judæis: nam & illis in ore fuit hoc dictum, ὁ μισείς μηδεύ ποιήσες, Quod ab alio oderis sieri tibi, vide ne tu aliquando alteri facias, ut patet Tobiæ 4.16. Ergo ut recte judicemus, persona mutanda est: idemque statuendum in altero quod in nobis æquum simus existimaturi.

Oυτος γαρ επν ὁ νόμ Φ ε οι ως Φηταμ. hac enim est Lex & Propheta] Hoc est, Hinc pendet Lex & Propheta, ut infra habetur 22. 40. Per hoc Lex ωληρεταμ impletur, ut Paulus loquitur Rom. 13. 8. Gal. 5. 14. Hic nimirum scopus est quem sibi Lex proponit: nam quæ præcessit sententia idem plane valet illi sententiæ, Dilige alterum quemadmodum te diligis. Quod autem dicitur & hic & apud Paulum in hoc uno præcepto Legis & Prophetarum summa consistere, intelligendum est de Lege & monitis spectantibus mutua inter se hominum officia. Nam quæ ad Dei cultum pertinent

altero

altero præcepto comprehenduntur, ut infra apparebit. Cum autem de precibus dixisset, recte subjunxit Christus ea quæ diligentiam nostram excitarent, ob hoc quoque ne otiofi Divinam opem exspectaremus,

Tw 20 movern & Deos guthaubave. Et ipse fautor est laboranti Deus. Quod & sequente adhortatione prosequitur.

## MATT. Cap. 7. Vers. 13.-20. Sect. XVI.

13. Toeden 21a & gerns 13. T Ntrate per angustam न मार्थभर, ज्या क्रियासय में πυλη, ε ευρύχωρος η οδός η απάγεσα εις τω απώλειαν, 6 שואסו פוחש סו פוסבף צם עלים לו auths.

14. От दहामें में मध्येम, मुद्रमें πεθλιμιώνη η odos η απάγεσα es The Cales, & oxigor every of EUP AUXIVIES aUTIUS.

Ι 5. Προσέχετε δε δοτό των JEGOTES ONTWY, OUTIVES EPXOV!) mes unas er erdunan mes-**C**άτων, εσωθεν δε εισι λύχοι άρmuzes.

16. Από τ καρπων αυτών βπιγιώσε δε αυτές. μήτι συλrevision dono anangan satuλίω, η λοτο τειδολων συκα;

17. Ούτω παν δενδρον άρα-प्रेंग प्रविश्व प्रविश्व माध्य का ने σαπεον δενδρον καρπες πονηρες mulet.

portam: quia lata porta, & spatiosa via est quæ ducit ad perditionem, & multi funt qui intrant per eam.

au

13

H

po

of

ar

Po

ef

N

fu

es

ft

li

pi

14. Quam angusta porta, & arcta via elt quæ ducit ad vitam: & pauci funt qui inveniunt eam!

15. Attendite à falsis prophetis, qui veniunt ad vos in veltimentis ovium, intrinfecus autem funt lupi rapaces.

16. A fructibus eorum cognolcetis eos. Nunquid colligunt de spinis uvas, aut de tribulis ficus?

17. Sic omnis arbor bona, fructus bonos facit : mala autem arbor, malos fructus facit.

18. OU

- 18. Où อินบ์ฉานุ อัยงอ่างง ล่-วุลริง หลุกพิธร พาทุติธร พาเลิง, มิฮิริ อัยงอ่างง จนพอง หลุดพิธร หล-มิธร พาเลิง.
- 19. Παν δένδρον μη ποιδν καρπον καλον, εκκοπθεται κ es πυρ βάλλεται.
- 20. Αραγε δοπε τ΄ καρπών αυτών δητηνώσεδε αυτές.
- 18. Non potest arbor bona malos fructus facere: neque arbor mala bonos fructus facere.
- 19. Omnis arbor quæ non facit fructum bonum, excidetur, & in ignem mittetur.
- 20. Igitur ex fructibus eorum cognoscetis eos.

### Adnotationes ad Sectionem decimam fextam.

13. Στενής πύλης per angustam portam:] Sicut γτη plerumque apud Hebræos, & idos via apud Hellenistas, ita & hic πύλη porta vitæ institutum

fignificat.

i

S

ú

Oπ πλαπία ή πόλη, ε εὐρύχωρω ή όδος, quia lata porta, ε spatiosa via est ] Si compares verba membri oppositi, videbitur πο πλαπο latum opponi τω ς ενώ arto, at πο εὐρύχωρον τω πολιμεθώνω campestre impedito. Potest via aliqua lata esse quæ non sit εὐρύχωρω, hoc est, campestris, sed confragosa, nam id valet πθλιμεθώνη. Puto igitur viam pietatis angustam dici, quia suapte natura displicet carni; confragosam vero, quia externis impedimentis quasi muricibus quibusdam strata est: sed has molestias vincit consuetudo, auxilium Spiritûs (Johan. Epistola 1. cap. 5. 4.) & spes præmii. De consuetudine est Hesiodi sententia,

The ol' Deeths id ρωτω Γεοί ως σπάροι Γεν εξηκαν
Αλώνατοι μακρός ζ ε όρρι οιμο επ' αυτίω,
Καὶ τεηχύε το πρώτον επην δ' εἰς ἄκρον ἰκητω,
Ρηίδιη οl' ήποιτω πελά χαλεπή περ έξοα.
Sudorem ante aditum virtutis di posuerunt;
Et longa huc & celsa simul via ducit euntem,
Ardua principio, sed ubi est ad culmina ventum
Incipiet molli sese submittere clivo.

quam

quam Silius imitatur, Virtutem, Prodici exemplo, ita loquentem inducens,

20

94

bu

re

M

fti

nı

90

pa

a

ru

po

tr

no

po

da

&

C

24

qt

qu

CC

n

CC

le

Ardua saxoso perducit semita clivo,

Aspera principio (nec enim mihi fallere mos est)
Prosequitur: labor ad nitendum intrare volenti.
Nec bona censendum quæ fors insida dedisset,
Atque eadem rapuisse valet: mox celsus ab alto

Infra te cernes hominum genus.

Exstant in eandem sententiam versus in catalectis quæ Virgilio subjungi solent De litera Pythagoræ. Non alienus ab hoc sensu est ille apud Plutarchum De Socratis Dæmone, Eupenay who od areami Biwo idigad de di as dajucres ar pamas ayson, Late patent vitarum via; at paucæ sunt per quas dii homines ducunt.

Πολλοί εἰσιν οἱ εἰσερχόμθροι δι αυτής. multi sunt qui intrant per eam.] Bias vere πλείες κακές εφη plures dixit

malos. Neque id mirum,

Εσθλοί μθυ ηδ άπλως, παντοδαπως δε κακοί. Unica namque bonis est via; multa malis.

Vitia late patent, & quibusvis affectibus famulantur. Pietatis unica via est, non cupiditatibus nostris indulgens, sed Divinis præceptis undique cir-

cumsepta.

14. Τί σενη, Quam angusta] τί pro ως Hellenistarum est. Nam in Psalmo 8. 1. ubi LXX ως θαωμασον πο ὅνομά σε, quam admirabile nomen tuum, alii Græci interpretes habent τί μέγα τὸ ὅνομά σε. Psalmo 31. 20. ubi LXX ως πλυ τὸ πληθο το χρησότητος σε, quam magna multitudo dulcedinis tua, Symmachus posuit π΄ πλυ τὸ ἀγαθών σε. Ita autem hoc loco legisse Græcos apparet, ita Syrum, ita Latinum interpretem. Nihil igitur mutandum. Simile dictum Philonis libro de Agricultura, α΄ δε φρονήσεως ε΄ σωφροσιώνς ε΄ τ ἀλλων ἐρετων ὁδοὶ, κὶ εἰ μὴ ἄδωτοι, ἀλλά τοι πάντως ἀστειποι ὁλίγο γλ ἀρεθμός ἐςι τ αὐτὰς βαδιζόντων, οἱ πεφιποι ὁλίγο γλ ἀρεθμός ἐςι τ αὐτὰς βαδιζόντων, οἱ πεφιποι ὁλίγο γλ ἀρεθμός ἐςι τ αὐτὰς βαδιζόντων, οἱ πεφιποι ὁλίγο γλ ἀρεθμός ἐςι τ αὐτὰς βαδιζόντων, οἱ πεφιποι ὁλίγο γλ ἀρεθμός ἐςι τ αὐτὰς βαδιζόντων, οἱ πεφιποι ὁλίγο γλ ἀρεθμός ἐςι τ αὐτὰς βαδιζόντων, οἱ πεφιποι ὁλίγο γλ ἀρεθμός ἐςι τ αὐτὰς βαδιζόντων, οἱ πεφιποι ὁλίγο γλ ἀρεθμός ἐςι τ αὐτὰς βαδιζόντων, οἱ πεφιποι δοῦνομος ἐςι τοῦνομος ἐςι

λοσοφήκαση ανόθως, prudentiæ & temperantiæ & aliarum virtutum viæ non quidem plane inviæ sunt, sed parum trite. Exiguus enim est numerus per eas incedentium. qui fincere philosophantur.

Oi sve ionovus author qui inveniunt eam ] Qui eam affequintur, ut infra 11. 29. Lucæ 1. 30. & alibi. Quare autem non assequentur? Quia de rerum finibus viisque ad finem non recte judicant, neque ut

recte judicare possint operam ponunt.

Incerte errat animus: præter propter vitam vivitur. Magna autem hujus rei culpa ett penes malos magistros, de quibus consequenter agit Christus. Ulpianus ad Demosthenis Orationem in Leptinen. Oi aya-Doi odiyor avayxaiws xaxei 20 of modor boni necessario pauci, quia multi mali. Opponitur autem hoc dictum, ut & caput 7. Apocalypseos, falsæ Judæorum opinioni, de universali hominum pietate tem-

poribus Messiæ.

15. Am T VoldowesOntwo, à falsis Prophetis] Id est; Δοδοδιδασχάλων falsis Magistris, ut interpretatur Petrus 2. cap. 2. 1. Nam Hebræis Prophetæ dicebantur, non tantum præfagi futurorum, fed & alii qui ad populum docendum procedebant, præfertim fi mandata cœlitus data præ se ferrent. Qualis erat Simon, & Barjesus quem Josowes Prilu falsum Prophetam, Lucas vocat Actorum 13.6. Hos Pseudoprophetas Christus distinguit à Pseudochristis infra 24. 5, 11, 24. qualis erat Barchochebas. Neque tamen hic de quibufvis Pseudoprophetis agi arbitror, sec de iis qui se Christi sectatores profiterentur, ob ea quæ cohærent infra commate 21. Falsos autem vocat non ratione missionis, ut ex eodem commate 21. convincitur, sed ob doctrinam falsam atque exitialem. Vide Petrum dicto loco.

Εν ανδύμασι πεοβάτων, in vestimentis ovium] Εν μηλω-SF

Ti

atq

faf

ros

ftir

qui

dec

no

titi

cle illi

tan

mu

fita

nec

mi

per

fæj

Qu

put

ma

No

Mo

Pr

TON

7015

pai

iai

COI

te

n melotis, ut loquitur Scriptor ad Hebræos 11.
37. Namque is ferme habitus erat Prophetarum. At Christus, ut ex opposito membro liquet, sub habitus nomine omnem exteriorem innocentiæ speciem in vultu, verbis & operosis ritibus vult intelligi, præsertim vero illas χρηςολογίας κὰ εὐλογίας dulces sermones & benedictiones, de quibus agit Paulus Rom. 16.18. idque exemplo Zachariæ 13.4.

Non enim Christo serviunt, sed ventri, Roman. 16. 18. & pietatem quastui habent, 1 Timoth. 6. 5. Sic & in Æsopi fabulis lu-

pus inducitur ovinà pelle obtectus.

16. Απὸ τῶν καρπῶν αὐτῶν Ͽπιγνώπεθε αὐτές. Ex fru-Etibus eorum cognoscetis eos ] Ex operibus iniquitatis, ut infra dicitur 23. Atqui, dicat aliquis, jam dictum est pietatem ab istis vel maxime simulari. Sane, sed verum est illud Mimi,

Cito ad naturam ficta reciderunt suam. Lyfias, Ολίχον χρόνον διωαί αν τις ωλάσαδας τον τρόπου & aurs, Ad modicum tantum potest quis habere fictos mores. Interdum morâ aliquâ, interdum attentione solà opus est. Secerni, inquit Cicero, blandus amicus à vero, & internosci tam potest adhibità diligentia quam omnia fucata & simulata à sinceris & veris. Non din proficient, inquit Paulus; nam insipientia illorum manifesta fiet. Habent enim speciem pietatis, sed vim ipsam evertunt, 2 Timoth. 3. 5, 9. atque ita revera repudiant Dominum ac Redemtorem suum, 2 Petri 2. 1. Fructus eorum hi esse solent, quod perpessiones defugiunt; allectant eos qui in vitus hærent, præfertim opulentiores; quæstiones movent nihil facientes ad profectum pietatis; libenter obtrectant aliis, præsertim in dignitate positis, ut ea libertatis fpecie se apud populum jactent: & ad istas res dogmata sua accommodant, ut videre est in utraque ad Timo-

Timotheum, in Judæ Epistola & Petri fecunda: atque ita oftendunt se tales esse quales revera sunt, fastuolos, odii & invidentiæ plenos, maledicos, avaros, neque tam alienos à voluptatibus quam existimari volunt, ut iisdem locis videre est. quis diligenter conferat cum iis quæ de Cerintho deque Nicolao, aut si Clementi credimus, Nicolai nomen falso obtendentibus Gnosticis & Carpocratitis, aliifque primævæ veritatis adulteris apud Ecclefiafticos Scriptores leguntur, facile inveniet ab illis ferme omnibus fummam religionis constitutam aut en th wood in cognitione aut in caremoniis, multa autem cum Christi præceptis pugnantia posita in numero astapogos rerum mediarum, aut certe necessitatem præceptorum variis obtentibus immimutam.

Mήπε συλλέγεσω, numquid colligunt] Et hic activum personale pro passivo impersonali est positum, ut sæpe. Est proverbium etiam apud Arabas frequens, Qui serit spinas, non metet cum eis uvas.

17. Το δε συσεον δενδρον, mala autem arbor] Σασεον putre est κας, quod interdum sic, interdum πονηρον

malum vertunt Græci.

18. Οὐ διώαται δένδρον ἀγαβον καρπες πονηρες ποιείν, Non potest arbor bona malos fructus facere] Tale est & Menandri illud,

Oudeis πονηρον πράγμα χρηςος ων ποιεί.

Nemo scelestum facinus vir faciet bonus.

Propius etiam accedit illud M. Antonini, ο μη θέλων τον Φαυλον αμαρτώνειν, όμω τω μη θέλουλ συκλω όπον όπος σύχοις Φέρειν, Qui non vult peccare hominem vitiosum, par est ei qui nolit in ficu esse sui generis succum. Causam reddit Christus infra 12. 34. quia ex uhertato cordis os loquatur; quod simili ratione ad facta protendi debet. Philosophi dicunt, actiones similes esse Ss 2

ful

inf

fui

21

615

an

μο

w

2

lo

qualitatibus: quæ omnia ut in moralibus intelligenda funt επί το πολύ ut plerumque. Hoc ergo vult Christus, Si vere essent isti amantes pietatis, quales haberi volunt, non talia admitterent. Hoc autem non eo perducendum ut dicantur qualitates mutari non posse, recte adversus sui temporis sectarios defendit Tertullianus, cujus verba adscribam ex libro De anima, Non dabit arbor mala fructus bonos, si non inseratur: & bona malos dabit, si non colatur. Et lapides filii Abraha fient, si in fidem Abraha formentur: Et genimina viperarum fructum pænitentiæ facient, si venena malignitatis exspuerint. Hac erit vis Divina gratia, potentior utique natura, babens in nobis subjacentem sibi liberi arbitrii potestatem, quod aung sonov dicitur: que cum sit & ipsa naturalis atque mutabilis, quoquo vertitur, natura convertitur. Chrysostomus 7. ad Romanos, Ωσσες δν αν τῷ εὐαγγελίω Φησίν, Οὐ διώστας δενδρον σασεςν καρπές καλές πιαν, έ τω δοπ κακίας ας Σρετίω μεταβολίω κωλύων, αλλά τίω οι τη κακία Σίατει-Chu, λεγων μη διωασταμ Φερεπ καρπές καλές & 3 είπεν, Ού διωσται δενδρον πριηρον καλον γρέσται άλλ όλι Φέρειν καρπές καλές ε διώσται μθύον πονηρόν. Sicut ergo in Evangelio dicit, Non potest arbor mala bonos fructus proferre, non impediens transitum à vitio ad virtutem, sed boc dicens, perseverantiam in malo talem esse ut bonos fructus proferre nequeat: non enim dixit, Non potest arbor mala bona fieri, sed hoc vult, dum manet mala non pose eam bonos proferre fructus.

19. Πᾶν δενδρον μη ποιδύ καρπον καλον εκκοπεταμ, Omnis arbor quæ non facit fructum bonum, excidetur] Probat Baptistæ sententiam ex Daniele desumtam. Vide

fupra 3. 10.

20. Από τ΄ καρπῶν αυτῶν Ππηνώσε θε αυτές. ex fructibus eorum cognoscetis eos ] Cum libenter homines moribus suis convenientia doceant, ex factis istius modi suspectos

Sermonem Domini. Matt.7. suspectos ipsos habete priusquam dogmata sua vobis instillent. Quales enim magistri sunt tales facturi funt & discipulos.

# MATT. Cap. 7. Vers. 21. - 23. Sect. XVII.

CLE, KUELE, GIOTE LEU OFTAY संद मीय βασιλείαν τ έρανων: αλλ ο ποιων το θελημα 8 πα-TEOS HE TE ON SEGNOIS.

22. Πολλοί ερχοι μοι ον εκεινη TH MUEPA KUERE, KUERE, & TW σω ονόμαλι σεοφή εύσαμον, κ τω σω ονόμαλι δαιμόνια έξεδάλομθη, κ τω σω ονόμαλι διωάuses modas eminousulu;

23. Και τίπ ομολοχήσω αυ-דסוב, סדו צלבחדב בצושו טוומב. δποχωρειτι απ εμε οι ερραζό-Who The avousar.

21. Υ πας ο λέγων μοι, Κύ- 21. NON omnis qui dicit mihi, Domine, Domine, intrabit in regnum cœlorum: sed qui facit voluntatem patris mei qui in cœlis est, iple intrabit in regnum coelorum.

22. Multi dicent mihi in illa die, Domine, Domine, nonne in nomine tuo prophetavimus, & in nomine tuo dæmonia ejecimus, & in nomine tuo virtutes multas fecimus?

23. Et tunc confitebor illis, Quia nunquam novi vos: discedite à me qui operamini iniquitatem.

## Adnotationes ad Sectionem decimam septimam.

21. IT was a Leyen mai, Kuere, Kuere, Non omnis qui dicit mibi, Domine, Domine | Quanquam ista locutio Hebræis universaliter negat, hic tamen manifestum est negationem esse particularem; nam & qui obediunt Deo comprehenduntur in istà univerfalitate dicentium Christo, Domine, Domine, id est, eorum qui se Christi sectatores profitentur, Johan. 13. 13. Communis utrisque est professio Christianilmi, fecundum quam axpoatry 78 hoys auditores verbi,

verbi, dicuntur Jacobi 1. 22. at obedientia eos di-

ca

ut

ell

711

ef

110

ri

ir

74

al

ft

d

n

n

ti

q

V

ip

ftinguit.

Ποιών, qui facit ] Ποιέν το θέλημα τέ πατεος, facere voluntatem Patris, dicuntur qui serium habent obediendi propositum, nimirum of misto exornes & vexpaix, atta d' agans everysubile, qui fidem babent non mortuam, sed operantem per dilectionem. Neque enim rarum est ut agendi verbis significetur studium, sed tale quod datà occasione actuosum est. Hunc locum in Apologetico ita explicat Justinus, oi d' av un EURATROVTER BLOWNES, WS ESTO ate, proper Ed water un ortes Χεισιανοί, καν λέγωσι 21 μ γλώθης τα τέ Χεισοδ διδάγμαία ε ραρ τες μόνον λέροντας, άλλα τες και τα έργα πεάθοντας σωθησεωθαι έΦη, Qui vero deprehenduntur non ita viventes ut ille jussit, norint se non esse Christianos, etiamsi memoriter recitent Christi documenta. Dixit enim salvos fore non qui dicerent tantum, sed qui & opera facerent. Idem in Colloquio cum Tryphone refutat noxiam opinionem non Judæorum tantum fed & quorundam qui Christiani dicerentur, οι λέγεσιν όπ κάν άμαρτωλοί ώσι, Θεον δε γινώσκεσιν, έ μη λο-Honraf autois Kuel auaphar, qui dicunt etiamsi peccatores fint, at Deum norint, Deum ipsis peccata non imputaturum. Bene in eandem sententiam Scriptor Responsionum ad Orthodoxos, To ayalas quas evay ή κακούς ὁ Θεὸς σοκ όν τῆ γνώση έθηκε τ γενωσκομθύων, and or the aiges of T aips whow, Ut boni simus vel mali Deus non in cognitione posuit rerum noscendarum, sed in electione eligendarum. Vetustior his Ignatius in Epistola ad Magnesios; Πρέπον έξι μη μόνον καλείωσας Χρηπανες, αλλά και είναι ε οδ το λερεδαι, αλλά το είναι paxaesov mie, Oportet nos non dici tantum sed esse Christianos, neque enim dici, sed esse beatos facit. Basilius ad Amphilochium, Ear TIS To ovojua Nasar 8 χελτιανισμέ, ένυδειζη του Χρισον, έδεν οφελ @ αυτώ λότο Tis wegonzoeias, Si quis nomen Christianismi inducens Christum contumelià afficiat, nihil ipsi vocabulum proderit. Eandem sententiam hunc in modum explicat & confirmat Salvianus, Totum in id revolvitur, ut qui Christiani nominis opus non agit, Christianus non esse videatur. Nomen enim sine actu atque officio suo nibil eft. Nam sicut ait quidam in scriptis suis, Quid eft aliud principatus sine meritorum sublimitate nisi honoris titulus fine homine, aut quid est dignitas in indigno nisi ornamentum in luto? Itaque ut iisdem verbis etiam nos utamur, quid est aliud sandum vocabulum sine merito nifi ernamentum in luto? & quæ porro sequuntur initio libri 4. De providentia. Hi omnes illud eineλεύσεται είς βασιλείαν τ έρανων, intrabit in regnum calorum, de æterna felicitate interpretantur. Neque vero aliter eam locutionem fumi solere à Scriptoribus nostris supra observavimus v. 20.

22. Ey chenn th huépa in illà die Refer ad præcedentia. In illà die qua intrabitur in Regnum cœ-

lefte. ביום הוש dicunt Hebræi.

Tῶ σῶ ἀνόμαλ, in nomine tuo] Hoc est, profitendo nos id facere ad testandam potentiam tuam. Ita enim in his libris passim sumuntur ista, τω ονόμαλ, cr ovoμαl, οπιτω ovoμαl, nomine, in nomine, per nomen. Quorum verborum explicatio petenda est ex Actorum locis 16. 18. & 19. 13. Miror Origenem tantum Philosophum hoc argumento niti, ut contra Aristotelem probet nomina non esse ex instituto, quafi ipsa syllabarum prolatio, & non potius Dei voluntas testatam facere cupientis veritatem syllabis expressam ad miraculum valeret, præsertim cum ipse etiam narret juxta nomen Jesu in exorcismis solitas etiam referri res gestas Jesus præcipuas. Cum vero, ut dixi, miracula in testimonium veritatis data fint, mirum non est, etiam per eos fuisse edita qui

It

d d

P

qui veritatem palam agnoscebant, quanquam animum ad ejus obedientiam non composuissent. Interdum enim non tam ad commendandos eos per quos fiebant quam ad convincendos spectatores adhibebantur: quanquam ipfa Christi promissio qua exftat Marci 16. 17. præcipue credentes, hoc eft pœnitentia ductos in Christum confisos eique obedientes respiciebat, teste Petro Actorum 2. 38. & 5. 32. Justinus Martyr Apol. 2. The Evertes, maller de में महत्त्विप्रधंग्या, सबी बहुंबिंग में महबहुंब्या ह्रियंद्रण मार्ज्य अबि मार् ρός αιωνίκ δικας, κ στος αναλογίαν ων ελαθε διωάμεων 25 φ Θεβ, τον λόγον amuln noτeday, Credentes, planeque persuali, quemque pro actionum merito pænam passurum per ignem aternum, & rationem redditurum pro modo efficaciarum quas à Deo acceperit. Origenes, Ταυπε ρας λεγοιώνα πολλάκις της δαιμονάς πεποίηκεν ανθρώπων χωριθίωα, Εμάλιθ όπαν οι λέγοντες δίπο 2/αθέσεως ύχιθες και πεπισευκίμας γνησίως αυτώ λέγωσι. τοσούτον ωθύ γε διώστας το όνομα το Ιησού κατα τ δαιμόνων, ως έθ όπ κ το Φαύλων ονομαζομθρον ανύειν, Hac enim enuntiata sape effecere ut damones ab hominibus discederent, pracipue ubi qui ea enuntiant id faciunt ex animo sane & sincere credente. Tantum potest nomen Jesu contra damonas ut interdum etiam à malis hominibus prolatum vim habeat. Quibus fimilia funt apud Scriptorem Responsionum ad Orthodoxos quæstione 5. & in Clementis quæ dicuntur Constitutionibus lib. 8. cap. 11.

Προεφηπίσειων, prophetavimus] Cum hic de factis admiratione dignis agatur, plane hic futurorum præ-

fagia intelligenda arbitror.

23. Ομολογήσω αυτοίς, confitebor illis] Græci hanc vocem isto sensu non usurpant. Sed quia Hebræum τη, quod sæpe valet confiteri, latius patet, & quamvis publicam prosessionem significat, ideo &

Sermonem Domini. Matt. 7.

το ομολογέω Hellenisticus usus eousque extendit. pro meis habie, ut Galat. 4. 9. more Hebræo, apud quos y' novit ita sumi folet: Psalmo 1, 6. 2 Tim.

2. 19. 1 Cor. 8. 3.

200

Epyalowow this arousar. qui operamini iniquitatem. Ita LXX verterunt in Pfalmo s. 6. זוא ישפי. Lucas vim participii recte vertit per verbale iepoira s aduías operarii iniquitatis. Utitur autem hoc Christi dicto Paulus, dicto jam ad Timotheum loco, ex opposito, hoc modo, Eyra Kuga Gor orras aurs & Σοποςήτω Σοπο αδικίας πῶς ὁ ὁνομάζων τὰ ὅνομα Κυείκ, Cognovit Dominus qui sunt ejus : & discedat ab iniquitats omnis qui nominat nomen Domini. the real memory was a mineral representation of the

the state in the state of the s

are that was by Berger har he defined through the The total shared dentities to began a market with their

resident de constitue de la la constitue de la

Auppengage of Solvery disposes provided and the state of the solution of the s

-the clar team sales of her old an Uniquipoland the states for his whose consequences with tallet when the wine of feet as seem france, up undo

distingua, proposition of a content Augue tric potandum of the circum all monits contemplative

tantuments of entropies ectives. Vam he air also has activa hase true a animalater promung attelligenter

Tt MATT.

## MATT. Cap. 7. Verl. 24.-27. Sect.XVIII.

COU DOYES TETES, C mie autes, ouoiwow autor avδρί Φρονίμω, όπις ωχοδόμησε This oixiar aut & This This merear

25. Kay nation in Booxin, פאלים בי משתבונים, אל במול סעני of avenue, & wegoeneous in oi-RIA CHENN, R CON EMEDE TE-TEMENIATO 28 This This mirear.

26. Kay mus o answer us כמט אסיץשה דשדשה, א נוח שונשי αυτες, όμοιω ποεται ανδρί μωρω, οπις ωχοδόμησε τω οίκίαν מעדצ לדו דוש מעונים

27. Кај катеби и Врохи, में मेरीका का मनम्मकों, में हमार्थour of arepos, & wester ar TH cixia cheiny C ETTE OF, C HU η πωσις αυτης μεραλη.

24. A E sv osis ause us 24. Mnis ergo qui audit verba mea hæc, & facit ea : assimilabitur viro sapientr qui ædificavit domum fuam luper petram:

te

tit

VI

CO

al

ti

le

pl

&

lu

ig di

P

fi

11

n

d d

n

a

I

25. Et descendit pluvia, & venerunt flumina, & flaverunt venti, & irruerunt in domum illam, & non cecidit: fundata enim erat super pe-

26. Et omnis qui audit verba mea hæc, & non facit ea, limilis erit viro Itulto qui ædificavit domum fuam fuper arenam:

27. Et descendit pluvia, & venerunt flumina, & flaverunt venti, & irruerunt in domum illam, & cecidit, & fuit ruina illius magna.

Adnotationes ad Sectionem decimam octavam.

24. Σπε axée με cor λόγες τέτες, qui audit verba mea hæc] Sicut modo oftendebamus ex Jacobo axpoaras auditores dici eos qui Christianismum profiterentur, ita hic verbo axsen audire tota pro-

fessio designatur.

Kay miei aures, & facit ea | Hoien facere, ut modo diximus, propositum agendi significat. Atque hic notandum est discrimen assensionis contemplativæ tantum, & assensionis activæ. Nam ut assensio fiat activa hæc tria requiruntur: primum, ut diligenter consideretur quæ sit via à Christo præscripta, quæ-

que

que difficultates internæ atque externæ eam comitentur; deinde, ut attente itidem expendatur magnitudo æternæ ejus gloriæ quam Christus promittit; tertio, ut bene infigatur animo certa connexio viæ istius cum metå, & metæ cum viå, nempe ut constet fieri non posse quin isthac eo veniatur, nec alia eundo eodem posse perveniri. His bene perceptis atque meditatis, flectitur voluntas in obedientiam intellectæ veritatis, unde insurgit in animo dilectio, quæ radicis & fundamenti vicem præstat, Ephesiorum 3. 17. Confer quæ infra sunt capite 13. & Lucæ 14. 28. Hæc est quæ adversus blanditias voluptatum, formidinem doloris, paupertatis, exfilii, ignominiæ, mortis denique, & novam falfi magisterii disciplinam, assensionem illam priorem & contemplativam, ejusque professionem inconcussam retinet. Contra qui rebus non bene expensis neque jacto tali fundamento veracem doctrinam intellectu atque etiam professione approbant, peccandi illecebris, metu imminentis mali, novitatis lenocinio facile eo adducuntur ut quod lubidini suæ adversatur malint non esse verum, & quovis modo quærentes effugium dubitent primum, paulatim labascant & à professione deficiant. Consequens enim est docente Paulo 1 Timoth' 1. 19. ut qui bonam conscientiam aut non acquirunt aut non conservant, etiam fidei naufragium faciant. Bonæ autem conscientiæ comitem ante dederat dilectionem finceri cordis commate 5. Est autem similis ædificii comparatio apud Philonem libro de Caino, Oixov pou su drizgov thu diseator ψυχίω & αρράτε Θεέ λεγοντες ανδικως κ, κατο νόμον Φήσομον. iva x Bébaios x weinadhesaros ein o oings, Jemenioi poli cor-Gεβλήοθωσαν εύφυία και διδασκαλία· δέεται ή με καλών πεάξεων εποικοδομή δωσων αυτώ. Vere igitur & secundum Legem loquemur, si dicamus invisibilem animam Dei in-Tt2 vilibilio

visibilis esse terrestre domicilium. Ut vero boc domicitium sit quam sirmissimum atque pulcherrimum, sundamenta ei substruentur bona indoles & institutio. Ei autem
superstruantur virtutes & pulchra actiones. Sensus ferme idem in dicto Hebracorum, Cujus scientia major
est quam opera, similis est arbori cujus rami multi sunt,
radices pauca; in quam irruens ventus evellit eum radicitus & subvertit. Accedit illud Plutarchi Sertorio,
Aperlud eixungum à xara doyou ouuns cour, con au mon doun
riux les cusques mois revauriou, sinceram virtutem atque
consilio sirmatam nulla unquam fortuna videtur in contrarium deslectere posse.

25. Τεθεμελίων, funduta enim erat] Ita hæc vox exstat in omnibus codicibus, cum usus postularet επθεμελίων. Sic & apud Josephum aliquoties inve-

nies memoinxe.

Em rim mengar. super petram.] Substrato solo saxeo cui superficies incumbat. Nam ut arces intelligamus in rupibus positas non satis patitur id quod sequitur de suminis impetu. Oppositum est in urena adiscare, etiam Latino proverbio tritum.

27. Hλ 9 oi mupo, venerunt flumina] Inundatio in Psalmis sæpe res adversas significat: quod & βάπουμα baptisma infra vocatur 20. 22. Sic & Esaiæ 39.19. hostilis adventus fluvio comparatur. Et eidem Deus dicitur protessio contra inundationem 25.4.

Danielem 7. 2. Christus contra suvios & ventos

firmum præsidium, Esaiæ 32.2.

Sermonis Finis.

MATT.

q

d

Pé

9

u

Por

## MATT. Cap. 7. Vers. 23. -29. Sect. XIX.

28. KAI Expero on owen-128. TT factum eft: cum ASTEN & THOUSE COU NO-YES TETES, EFEWAMONOVIO OF ישוש לאו דון לול מצון מעוצי

жациатыя.

C confummaffet Jesus verba hæc, admirabantur turbæ fuper doctrina ejus.

29. Erat enm docens eos 29. Hy of didarnay aures ficut potestatem habens, & non ws Egonas exws, x 8x ws of ficut Scriba corum & Pharifæi.

#### Adnotationes ad Sectionem decimam nonam.

29. \(\Omega\_{\infty} \text{ \infty} phetis vetustis Christum comparari, quos plebs illa nunquam loquentes audierat, sed Legisperitis quos quotidie audiebant Legem interpretantes. Legisperiti omni efficacià miraculorum destituti, ne ipfi quidem aliud quam doctrinam humanæ institutionis præ se ferebant, laudantes sententiarum suarum auctores, alii Sameam, alii Hillelem, alii alios: Christus contra eâ majestate loquebatur, quâ solebant qui à Deo præfinita mandata acceperant, ce donderes πνεύματος κ διωάμεως, in oftensione spiritus & virtutis, ut loquitur Paulus. Atque hoc ipsum novum jam & insolitum erat, quando jam aliquot à seculis Prophetia, certe illa quæ erat ordinaria & quafi publica, desierat. Solent annotare Judæi ad Esdræ tempora, Hactenus Propheta, deinceps viri eruditi, החכמים. Nam hoc erat vice smoons note temporum. Hinc I Maccab. 9. 27. Και έγμετο θλίλις μεράλη οι τω Ισραήλ ήπε σοκ έγθετο αφ' ης ημέρας σοκ ώφηη συφήτης αυτοίς, Et facta est tribulatio magna in Israel, qualis non fuit ex die qua non est visus Propheta in Ifrael. Et si quid erat difficilioris controversiæ id indefinitum relinquebant μέχει & ω αγωηθήναι ως φήτω, quoadusque veniret Propheta.

pheta, ut videre est 1 Maccab. 4. 46. quod eodem libro 14. 41. dicitur εως & αναξηναι σεφθητίω πιζην. donec surgat Propheta sidelis. Hoc igitur est quod narrat Lucas 7. 16. dixisse populum, Magnus Propheta inter nos excitatus est, & invist Deus populum suum. Atque hinc apparet & soiav hic significare jus ac potestatem extraordinariam. Vide infra 21. 23. Marci 11. 28. Lucæ 20. 2. Huic autem & soia potestati apposite aliquot locis additur διωαμις virtus tanquam nota & & soias potestatis Lucæ 4. 36. & 9. 1. Justinus Martyr Apologetico 2. de Christo, οὐ νω συφικής ὑπηρχεν, αλλα διώαμις Θεκ ὁ λόγ ων αντεί ην, Non enim declamator erat, sed sermo ejus erat virtus Dei. Hæc explicatio loci Psalmo 45. 4.



the laters provides of the section of

FINIS.

facilia se indutorio en gras en Ilicano quello tran grat en asse qua nos que evina Ivoplava en Iparel. Hell quid eras de anton a controperiore al malgranesam relanquelmos

